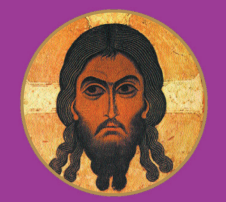
Ογπερμή, επε, επέω πρακοελάκηδω κτρδ, πρακοελάκηωχα χρίεπιάμα, κο κτκα κτκα.



## THARST PORLS

Издание Тираспольско-Дубоссарской епархии Молдавской митрополии Русской Православной Церкви (Московского Патриархата) Газета основана в 1998 году

№ 4 (377) апрель 2024 г.

## 28 апреля – Яход Господень во Иерусалим

Одно из главных событий последних дней земной жизни Господа Иисуса Христа – Его торжественное прибытие в Иерусалим накануне праздника Пасхи, которое хронологически и содержательно предшествовало Его Страстям и было осуществлением

редь, Быт. 49:10-11; Пс. 8:2-3; Зах. 9:9), описано четырьмя евангелистами (Мф. 21:1–11; Мк. 11:1–11; Лк. 19:28–40; Ин. 12:12–19) .

ветхозаветных пророчеств (в первую оче-

Воспоминанию этого события посвящён один из главных церковных праздников, в Православной Церкви входящий в число двунадесятых. Он празднуется в воскресенье, непосредственно предшествующее пасхальному и открывающее собой Страстную седмицу. В символике и события Входа Господня в Иерусалим, и его литургического празднования важное место занимают пальмовые ветви, к которым восходят названия праздника. В славянской традиции известно его обозначение ещё и как Недели цветоносной, или Цвет-ной. На Руси в богослужебной практике пальмовые ветви традиционно заменяют ветвями вербы, отчего Неделя ваий носит также название Вербного

воскресенья (ср. диалектное Вербница).

За пять дней до иудейского праздника Пасхи (ср.: Ин. 12:1-12) Господь подошёл к селениям Виффагия и Вифания у Елеонской горы вместе со Своими учениками и поручил двум из них привести Ему молодого осла, на которого никто никогда не садился (евангелист Иоанн не указывает, как именно было найдено животное, и описывает событие проще: «Иисус же, найдя молодого осла, сел на него» - Ин. 12:14). Когда ученики исполнили повеление, Христос сел верхом и стал спускаться с горы к Иерусалиму под приветственные возгласы учеников и народа, которые встречали Христа, постилая свои одежды и срезанные с деревьев ветви на Его пути, восклицая: «...осанна Сыну Давидову! благословен Грядущий во имя Господне! осанна в вышних!» (Мф. 21:9; последний возглас является парафразом Пс. 117:5–26, который пелся по большим праздникам). Вероятнее всего, прибытие верхом на осле указывало на обстоятельства помазания Соломона на царство (3 Цар. 1:32-40), т. е. событие Входа Господня в Иерусалим понималось всеми как вход истинного Царя Израиля в Иерусалим, что подтверждается и тем, что они постилали ему под ноги свою одежду (Мф. 21:8; Мк. 11:8; Лк. 19:36; ср.: 4

> пления Мессии-Царя в Его город (Мф. 21:5), контрастирующий с обычными для торжественного входа царей и полководцев боевыми скакунами, слонами и колесницами. Подтверждением этого служит и тот факт, что въезд Христа в Иерусалим как Царя не привёл к восстанию или серьёзным волнениям, и Он не был арестован немедленно, а лишь

Цар. 9:13). В целом, выбор ослика должен

был подчеркнуть мирный характер всту

салим и вызвало подозрения и опасения у иудейской верхушки. Особое значение имеют указания на использование народом ветвей во время встречи Христа, которые не упоминаются только в рассказе

спустя какое-то время, хотя со-

бытие Входа Господня в Иеру-

евангелиста Луки. Евангелисты Матфей и Марк говорят о том, что народ устилал перед Христом путь срезанными с деревьев ветвями (στοιβδας – Мк. 11:8) или побегами (κλδους – Мф. 21:8). Евангелист Иоанн называет эти ветви листьями финиковой пальмы, и из его слов нельзя понять, как именно использовал эти ветви народ – устилал ими путь или держал их в руках. Если предположить второе, то рассказ Иоанна о встрече Христа предстаёт описанием религиозной процессии в прямом смысле слова. Ритуальные пальмовые ветви (т. н. лулав) использовались на осеннем празднике Кущей, поэтому, возможно, в сообщении Иоанна содержится скрытое указание на то, что Вход Господень был подобен процессии на празднике Кущей. Событие воскрешения Лазаря (Ин. 11:1–44), связь которого с Входом в Иерусалим подчеркивает Иоанн, согласно учению Церкви, предвозвещало Воскресение Христово и всеобщее воскресение мёртвых, но воскресение мёртвых и начало Суда – это одна из тем праздника трубного звука, праздновавшегося в 1-й день 7-го месяца перед праздником Кущей (Лев. 23:24; Числ. 29:1). Для праздника Кущей были характерны и ликование,

и радостные восклицания (Ис. 12:6; 42:1-2; 44:23;

и радостные восклицания (ис. 12.6, 42.1-2, 44.25, Иер. 31:7; Зах. 9:9), также указывавшие на будущее воскресение мёртвых (Ис. 26:19).

Никифор Каллист Ксанфопул (XIV в.) обращает в триодном синаксаре внимание на то, что обстоятельства Входа Господня напоминали широко известный в Древнем мире обычай триумфального вступления в город полководца после достигнутой победы. Идею понимать данное событие только в этом смысле развил Д. Р. Кэтчпоул (Catchpole, 1984), обративший внимание на то, что такое вступление победителя в город (напр., лат. triumphus, ovatio) обычно сопровождалось приветствиями народа и завершалось входом в храм для совершения жертвоприношений, что описано и у иудейских историков. Если бы евангелисты вкладывали именно такой смысл в событие Входа Господня в Иерусалим, это означало бы, что Христос уже одержал победу над врагом. Однако такая точка зрения противоречит основной линии повествования евангелистов, для которых это было одним из этапов на пути ко Кресту, пришествием на Страсти. В святоотеческой экзегезе Вход Господень истол-

ковывается как важное событие евангельской истории; его значимость подчеркивают мч. Иустин Философ (II в.) и многие другие отцы Церкви. Св. отцы неизменно объясняют Вход Господень в Иерусалим как торжественное прибытие Царя-Христа в тот город, как торжественное прибытие Царя-Христа в тот город, где Ему предстояло принять добровольные Страсти и Крестную смерть. Связь со Страстями усматривается в событии Входа Господня многообразно – так, свт. Амвросий Медиоланский († 397) видит эту связь, в частности, в том, что Христос вступил в Иерусалим в день избрания агнца, которого, согласно иудейской традиции, надлежало заколоть на Пасху.

Особое внимание различным нравственным аспектам богословского осмысления Входа Господня в Иерусалим уделяет и свт. Григорий Палама, он подчеркивает сверхъестественный характер события поскольку было явлено чудо – Сам Святой Дух устами детей и народа засвидетельствовал Христа.

детей и народа засвидетельствовал Христа.
На связь Входа Господня с предшествовавшим ему воскрешением прав. Лазаря указывает и Кирилл, архиеп. Александрийский († 444), отмечая исполнение содержащихся в Ветхом Завете пророчеств. Свт. Кирилл указывает на величайшее смирение Сына Божия, с которым Он вступил в Иерусалим. Однако при этом подчеркивается Его Божественное достоинство и равночестность с Отцом – например, объясняя смысл приветственных криков. обращённых ко Христу смысл приветственных криков, обращённых ко Христу («благословен Грядущий во имя Господне»), свт. Кирилл говорит, что Сын благословен не потому, что получил благословение от Отца, а потому, что от нас Ему приносится благословение, подобающее только Богу.

## мая - Великий Четверг. Воспоминание Тайной Вечери

Некоторые учёные и богословы сомневаются, принял ли Иуда-предатель Пречистое Тело Господа Иисуса Христа, причастил ли его Господь? В каноне Великого Четверга прямо, недвусмысленно говорится: да, причастил. И это очень страшно! Это так страшно! В этом – свободная воля человека, который получил Пречистое Тело Господа Иисуса Христа в день Тайной Вечери и при этом не раскаялся, не переменил своих мыслей, а пошёл и предал Господа. Как страшно и поучительно! И частое причащение без страха и без исповеди может к таким последствиям тоже привести. Следует быть осторожными! Иуда был причащён, но пошёл и предал Господа.

События Великого Четверга очень трудно понять, и полного понимания этих событий у многих людей нет. Если уж законы физики и пространства единицы понимают... Как же мы можем понять это великое и страшное действо, которое Господь свершил в день

Великого Четверга?

В глубокой древности, почти тысячу лет подряд литургия Великого Четверга служилась вечером после вечерни. Потому что Тайная Вечеря происходила именно вечером. И воспоминание этой Вечери вечером и служилось. Но потом преподобные Отцы того времени стали выравнивать накренившийся корабль и перевели эту службу всё-таки на день. Не на утро, а на день: чтобы служба заканчивалась после 12-ти часов дня.

Мы православные, благоговейно чтим наших святителей, преподобных отцов, которые жили уже во втором тысячелетии, и храним то, что они нам передали. Свято храним. И не хотим экспериментировать, как протестанты, которые говорят: «Вернёмся в первый и второй век». Вернуться мы никогда не сможем. Время уже прошло, жизнь прошла.

И у святителей, и отцов преподобных ум был гораздо светлее и чище, а нам, грешным, умом возвращаться некуда. Мы храним предания наших отцов и дедов с благоговением. И хотим и дальше ничего не потерять. И поэтому литургия Василия Великого служится в Великий Четверг и начинается с вечерни, во время которой звучат прекрасные стихи, а потом переходит уже в литургию.

Евангелие читается длинное. Очень важное Евангелие. Но сначала идёт чтение паремии, как Господь видел Моисея лицом к лицу на горе Синай. Вторая паремия из Книги Иова. Эта паремия заканчивается удивительно, такими словами: «Слухом убо уха слы-

шахом, – сказал Иов, – ныне же око мое видит Тя». Господь открыл Иову Себя и Свой образ. Как Моисею, лицом к Лицу, во мраке на горе Синай, так и Иову, вопрошающему и требу-

ющему ответа за несправедливость и страдания невинного. Господь от-крыл ему Себя.

Итак, на Синае было явление Господа, Иову было явление Господа. Третья паремия – из книги пророка Исаии. Одна глава в книге Исаии повествует о страдании Господа. Как говорят, Исаия – это ветхозаветный евангелист, который рассказал о страдании Господа. Исаия так прекрасно, как очевидец, написал обо всём, что произошло много позже.

И мы – после Синая, и Иова, и Исаии пророка - подходим куда? В храм, туда, где пространство сжимается. Мы присутствуем в храме, там, где больше Синая, больше Иова и исполнения слов Исаии пророка – там, где Престол Господень и Тайная Вечеря.

Великий Четверг – это Тайная Вечеря, мы вспоминаем Тайную Вечерю. И Господь освятил Хлеб и Чашу и дал ученикам. И на этом надо, казалось, и остановиться. Нет! Евангелие не заканчивается этим. Сразу после идёт повествование о том, как Господь ушёл молиться, как предатель Его предал и как Его схватили, как арестовали, как повели Его к Каиафе и как Пётр отказался, отрёкся. И как советовались убить Христа, и как привели к понтийскому Пилату игемону. Зачем, спрашивается, нам вот такая под-робность историческая? Ведь Господь Тайную Вечерю совершил – и хватит, надо остановиться. Очень мало кто из людей понимает совершен-

но страшное и необъяснимое - не столкновение, не

вхождение одно в другое, - а пронизывание одного времени и пространства другим. То есть, каждое Воскресение и праздник у нас совершается литургия, совершается служба. Как Господь две тысячи лет назад установил Тайную Вечерю, так она и свершается. Пока существует наша вселенная. так и будет дальше совершаться. Но никто не задумывается над тем это очень трудный для понимания факт, – Ли-тургия, Тайная Вечеря была совершена единожды Господом Иису-

сом Христом. Она не повторяется! Она неповторима. Она единожды совершилась, и Своей Божественной волей Господь благоволил вне времени, совершенно в разном пространстве по всему лицу планеты Земля, в разных часовых поясах совершать не новую Литургию, не повторение Литургии, а ту же самую Тайную Вечерю, которую Господь единожды совершил.



## 21 апреля – память прп. Марии Египетской

Преподобная Мария Египетская – одна из самых великих святых за всю историю христианства. Немного подвижников удостоены особой чести поминовения в покаянное время Великого поста перед Пасхой. И среди них только одна женщина – преподобная Мария. Необычна её жизнь, необычен и путь её обращения к Богу, исключителен её духовный подвиг и его плоды. Её житие на Руси было одним

из любимых домашних чтений, а во время Великого поста оно ещё и целиком прочитывалось в храме. С чем это связано? Судьба Марии Египетской один из самых глубоких примеров покаяния и одновременно напоминание о неиссякаемой любви Бога к человеку.

Великим постом слова о Ма-

Великим постом слова о Марии Египетской обязательно звучат в храмах. Как правило, говорится о её обращении от греха, о долгом покаянии в пустыни. В отношении греха «долгопомнящими» являются только человеческая душа и человеческое суждение. Божия мера иная. Для Христа нет «оставивших Его» апостолов, нет «отрёкшегося от Него» Петра, нет «сочувствовавшего избиению архидиакона Стефана» Павла, а есть лишь ученики и первоверховные апостолы Пётр и Павел. Истинное прощение, то, которому и научает нас Господь, бывает полным, навсегда изглаживающим то, что было

вчера. Оно-то и делает возможным переход кающегося человека в иное состояние; переход, который может показаться «немыслимым», «слишком щедрым» и едва ли не «мифическим» для души скупящейся: из великих грешниц – великая праведница! Что поражает в её житии? Совершенное бесстра-

Что поражает в её житии? Совершенное бесстрастие, с которым она «отдаёт» Богу при свидетельстве исповедающего её иерея свои грехи, сама её исповедь, обращённая и к нам (христиане первых веков каялись открыто). В ней нет ни малейшего оттенка самооправдания или, напротив, болезненности. Все совершенно, до конца, «до дна» осознанно, оплакано и изжито... Она лишь снимает с души прошлые страсти, чуть не погубившие её, как «ветошь», которая... давно не властна над ней.

страсти, чуть не погуоившие ее, как «ветошь», кото рая... давно не властна над ней.

При этом покаяние Марии Египетской перед священником, то есть по правилам Церкви, не имеет ничего общего с равнодушием. Она ещё раз глубоко переживает события почти полувековой давности. И преподобный Зосима с трепетом принимал исповедь... от святой.

ВЕДЬ... ОТ СВЯТОЙ.

Через слово свмч. Серафима (Чичагова), житие преп. Марии открывается как устроенное Богом дело спасения человека, начавшееся ещё до его обращения, помимо его воли, через внешне, казалось бы,

«случайные» обстоятельства, приведшие заблудившуюся душу к подножию Креста Господня.

Не корысть и не бедность заставляли Марию Египетскую жить среди падших, а порок, подчинивший её волю совершенно. Поводом, началом ко всему послужила гордость от сознания своей молодости и редкой красоты. В Иерусалим её привело отнюдь не желание поклониться святым местам, и на корабль-

то, плывший из Александрии, она попала случайно, не имея ни определённых планов, ни обязанностей, способных удержать человека на одном месте. Её привлекла возможность повеселиться там, где было множество молодых людей. Ни место, куда направлялось египетское судно, ни окружение паломников не остановили её. И только в эту минуту, в притворе, она впервые ужаснулась себе от того, что поняла: Бог её видит. Изумлённая явным знаком

Изумлённая явным знаком Божия противления и сама увидевшая себя отнюдь не прекрасной, а, напротив, нечистой и недостойной, она заплакала всё сильнее и сильнее, до отчаяния. И тут взгляд Марии Египетской упал на икону Божией Матери.

Как противоположность ей самой – с образа сияла крот-кая, одухотворённая красота. Взгляд Девы Марии, живой, проникавший в душу и раз-

личавший её движения, поразил египтянку, а полуулыбка Матери Христа подала робкую надежду. И тогда она припала к Богородице, как к единственной, Кто, вопреки всему, непонятно, необъяснимо не гнушается ею... Несвязными, сбивчивыми были её слова, прерывавшиеся рыданиями. Она просила только об одном — не отвергать её до конца, если возможно, просить для неё прощения у Бога, помочь ей подняться, дать ещё время для искупления прошлой осквернённой жизни. Как мать умеет понять невнятный лепет ребёнка, так распознаёт Богоматерь движения в христианской душе. А ещё через некоторое время, уже ясно почувствовав милость Богородицы, Её отзывчивость и святое заступление, египтянка уже не как «чужая», «отвергнутая», а как дитя, нашедшееся, наконец, и ободряемое родителями, свободно прошла сквозь множество народа и не склонилась, а упала возле Распятия на Голгофе. В эту минуту она скорее чувствовала, чем осознавала, что уже искуплена и прощена, что на этом самом мете Господь понёс все её грехи. Надо только отречься от прежней жизни и стать достойной Его, не предать и не забыть этого уже никогда...

Долго молилась она ещё перед иконой Богоматери, благодаря свою Заступницу и Поручительницу и

обещая исправить жизнь, пока не услышала голос: «Если перейдёшь через Иордан, то найдёшь себе полное упокоение».

Помолившись в церкви святого Пророка и Крестителя Господня Иоанна, умывшись в Иордане, она вернулась в храм, чтобы причаститься Святых Христовых Таин. Сон на голой земле не показался ей утомительным. Чуть свет, отыскав брошенную лодку, она переправилась на другой берег. Перед ней была безлюдная пустыня. Затем она скрылась от человеческих глаз... Старое платье да два с половиной хлеба в руках...

Господь, выведший Марию Египетскую из мира, устроил и то, что старец, монах Зосима, удалившийся на время Великого поста в заиорданскую пустыню, стал изумлённым свидетелем её подвига. Скрытый «отшельник», тенью промелькнувший мимо него в пустыне, был чёрен от палящего солнца, неимоверно худ, волосы его были короткими, скатанными, как войлок, и белыми, как снег. Завидев старца, пустынник бросился бежать и остановился, лишь вняв его мольбам. Попросив у монаха часть одежды, чтобы прикрыть тело, человек обратился к нему, назвав по имени... Никто не мог бы узнать в этом почти бесплотном существе, найденном отцом Зосимой, прежнюю красавицу-египтянку. И тогда-то старец выслушал самую поразительную в его жизни исповедь.

шал самую поразительную в его жизни исповедь.

Он принимал её уже не от грешницы – многие годы покаяния и борьбы со страстями в безлюдной пустыне смыли и следы греха, – от души просвещённой, вошедшей в меру полноты Христовой и по смирению считавшей себя худшей из людей! Грех её был всегда перед нею. А между тем, научаемая Святым Духом неизвестная миру подвижница не только знала имя отца Зосимы, но и место, откуда он пришёл, знала и о нестроениях в его монастыре. Она без ошибок приводила слова Святого Писания и строки из псалмов, никогда не учившись грамоте. И, наконец, старец своими глазами увидел, как на молитве она приподнялась над землёй.

Ровно через год, как они условились, старец пришёл к Иордану со Святыми Дарами, чтобы причастить её, и стал свидетелем чуда. Осенив воды реки крестным знамением, святая перешла к нему по реке с другого берега, как посуху, и, приняв Дары, удалилась вглубь пустыни. Повинуясь её просьбе, отец Зосима вновь пришёл на место их первой встречи через положенный срок и нашел её уже умершей. На твёрдой, как камень, земле было начертано имя рабы Божией – Мария, и время упокоения – это был день её последнего земного причастия.

Отчаявшиеся, запутавшиеся в жизненных обстоятельствах люди прибегают к её молитвам. Её пример указывает условия спасения – искреннее сердечное покаяние, упование на помощь Господа и Богоматери и твёрдое решение положить предел греховной жизни. У икон преподобной Марии Египетской обычно множество свечей. Сколько слабых, отверженных, презираемых человеческих душ обретает у её образа ясное понимание того, что Богу ненавистен только грех, и любой человек, отвратившийся от зла, становится дорогим чадом Божиим, о котором «на Небе больше радости», чем о не имеющем нужды в покаянии. Примирившись с Богом, душа вновь обретает утраченное достоинство и подобие своему Создателю, а с ними мир и спасение.



## 27 апреля – Лазарева суббота. Воспоминание воскрешения прав. Лазаря

Лазарева суббота (воскрешение праведного Лазаря) – это торжественный праздник, совершаемый в субботу шестой седмицы Великого поста. Праздник является подвижным, т. е. зависит от даты Пасхи. В этот день Церковь воспоминает чудо воскрешения Христом праведного Лазаря через четыре дня после смерти (Ин. 11:1–45). Лазарева суббота предваряет праздник Входа Господня в Иерусалим.

Желая укрепить духовно Своих учеников перед грядущими крестными страданиями, Господь совершил величайшее и небывалое доселе чудо, ибо ни Сам Он, ни прежде Него бывшие святые до этого дня никогда ещё не воскрешали из мёртвых тела людей, которые по времени начинали уже разлагаться. Воскресение Лазаря имеет прообраз как имевшего последовать в скором времени Воскресения Христова, так и всеобщего Воскресения для всех людей, кото-

рое явится при кончине мира.

Свт. Иоанн Златоуст так раскрывает духовный смысл этого предивного и выше естественного события, ясно показывающего Божественное достоинство Спасителя: «Се светозарное предтече торжество Христова Воскресения. Се провозсия память Лазарева, чудеса Христова проявляя. Образ сей четверодневнаго воскресения Лазарева плоды носит тридневнаго Воскресения Христова. Сей Лазарь явился вторый предтеча во тме сидящим. Сей первый враг бысть адовы погибели. Днесь Христос чудес Своих всего мира исполни. Днесь Христос силу смерти разори, четверодневнаго возставляет Лазаря, Своё прообразуя Воскресение» (свт. Иоанн Златоуст, сл. 58-е).

Блаженный Феофилакт Болгарский в своём толковании на Евангелие от Иоанна с недоумением порицает иудейских начальников, так как они, ослеплённые безумной завистью, ради бывшего чуда воскресения из мёртвых окончательно уже решаются предать на смерть Христа Спасителя. Отмечает также и коварное их лукавство: чтобы оправдать себя, священники распускают в народе слухи о якобы готовившейся опасности от римлян, которые ради умножения чудес могли бы заподозрить весь еврейский народ в политической неблагонадёжности. Решились они убить заодно и воскресшего Лазаря, чтобы загладить память о минувшем чуде, которое особенно досадно им было ещё и потому, что случилось в преддверие

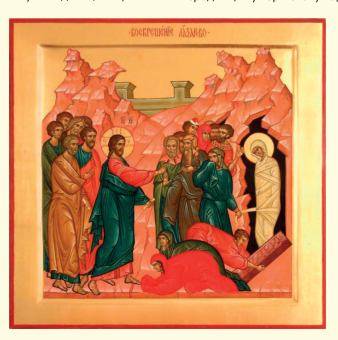
великого праздника и служило таким образом к сугубой славе ненавистного им Сына Божиего. Узнав об этом, Лазарь вынужден был бежать и скрываться на Кипре. Как написано в Синаксаре Триоди Цветной, после пребывания во гробе он не мог вкушать уже обыкновенной пищи, «кроме услаждающаго»; свя-

тительский же омофоримел он как дар Пречистой Богородицы: «омофор его, Пречистая Мати Божия Своима рукама сотворши, тому дарова».

Из всех четверых евангелистов только один Иоанн Богослов рассказывает о воскрешении Лазаря, так как в то время, когда писали другие апостолы, св. Лазарь был ещё жив. Св. ап. Иоанн точно раскрывает как Божественную, так и человеческую природу Господа, ибо мы видим Его не только самовластно преступающим законы природы, но и вопрошающим о месте погребения Лазаря и проливающим слёзы сострадания. Иоанн, сравнительно с прочими евангелистами, возвещает о Господе высшее учение и богословствует

великое; посему и из дел Его телесных повествует о более уничиженных. Посему и в скорби Господа он находит много человеческого и тем доказывает истинность плоти Его, чтобы ты познал, что Господь был Бог и вместе Человек.

Как известно, Св. Писание имеет также и иносказательный смысл, поэтому блж. Феофилакт даёт нам ещё одно толкование для пояснения чудесного события, как можем воспринимать его касательно себя самих: «Понимай, пожалуй, чудо это и в отношении к внутреннему человеку. Ум наш – друг Христов, но часто побеждается слабостью человеческой природы, падает в грехе и умирает смертию духовною и самою жалкою, но со стороны Христа удостаивается сожаления, ибо умерший – друг Его. Пусть же сёстры и сродницы умершего ума, как Марфа (ибо Марфа



телеснее и вещественнее), и душа, как Мария (ибо Мария набожнее и благоговейнее), придут ко Христу и припадут перед Ним, ведя за собою помыслы исповедания, как те – иудеев. Ибо Иуда значит исповедание. И Господь, без сомнения, предстанет при гробе, лежащее на памяти ослепление повелит отнять, как бы камень какой-нибудь, и приведёт на память будущие блага и муки. И воззовёт великим голосом евангельской трубы: выйди вон из мира и не погребайся в житейских развлечениях и страстях, - и, таким образом, воскресит от греха умершего, которого раны пахли злобою. Умерший издавал запах потому, что был четверодневен, то есть умер

для четырёх кротких и светлых добродетелей и был празден и недвижим к ним. Впрочем, хотя и был он неподвижен и связан по рукам и ногам, сжат узлами собственных грехов и казался совершенно бездеятельным, хотя и по лицу был покрыт платком, так что при наложении плотского покрова не мог видеть ничего божественного, но услышит: развяжите его добрые и служащие спасению ангелы или священники и дайте ему прощение грехов, пусть он идёт и приступит к деланию добра» (свт. Феофилакт Болгарский).

### Читаем с детьми

До иудейского праздника Пасхи оставались считанные дни. Иерусалим уже готовился к празднованию, но в доме главного иерусалимского священника Каиафы разговоры шли совсем не о том. Там собрались на совет самые важные священники и самые родовитые знатоки древнего иудейского закона. Уже который час совещались они и никак не могли ре шить, как поступить с Проповедником из Назарета ведь слава о Нём всё росла и росла в народе и начинала угрожать их власти над умами людей.

Плата за предательство

Уже давно до иудейских священников доходили слухи о том, как за этим Проповедником ходят из города в город целые толпы, как внимательно слушают Его речи, как передают из уст в уста рассказы о совершённых Им чудесах - и особенно об одном из них. Этот Проповедник, говорят, воскресил человека по имени Лазарь! Причём со дня смерти Лазаря прошло уже четыре дня, но Проповедник позвал его, и покойник на глазах у всех ожил! Молва о чуде моментально разнеслась по всей округе, люди узнали, что Чудотворец направляется в Иерусалим, три дня назад собрались у городских ворот и встретили Его пальмовыми ветками в руках и восторженными приветствиями.

«А ведь так чествуют вождей и героев! - возмущались собравшиеся в доме Каиафы. - Эдак люди перестанут уважать и бояться власти, перестанут слушаться и соблюдать древний закон... Надо остановить этого преступника! А лучше - убить!» Заговорщики согласились: сделать это удобнее было не в праздник иудейской Пасхи, чтобы не вызвать волнения в народе, а чуть позже.

Но - как сделать? Где искать Иисуса?..

Совет затягивался, как вдруг в комнату ввели какого-то рыжеволосого человека. Он назвался Иудой из небольшого городка Кариота (за ним потом так и закрепилось прозвище Иуда Искариот).



- Что тебе нужно? спросили священники.
- Вы ищете Иисуса. Я выдам вам Его.
- Как ты собираешься это сделать?
- Я приведу вас к Нему и укажу на Него. Но вы должны мне заплатить! Что вы дадите за мою услугу? Тридцать сребреников.

Что за деньги – тридцать сребреников? Много это или мало? За 30 серебряных монет работник должен был четыре месяца работать на винограднике. За эти деньги можно было купить двадцать четыре больших мешка зерна или 360 литров оливкового масла – хватит на несколько лет целой семье. Словом, сумма немалая, Иуда был доволен.

Вообще, человеком он был жадным и корыстным. В общине Христа Иуда считался кем-то вроде казначея – носил с собой ящик с деньгами, на которые жили ученики Иисуса и которыми помогали нуждающимся. И... ворова́л их. Да, Иуда Искариот бы́л вор. Апостолы знали это, и Христос знал, но все терпели Иуду, жалели его и не гнали. А он ждал, когда наконец Христос поднимет восстание, захватит трон в Иерусалиме и станет царём, земным властителем. Иуда мечтал оказаться при Учителе приближённым и...

продолжать воровать, только уже «по-крупному». Ждал, ждал и не дождался. Вместо того чтобы занять иерусалимский престол, Иисус почему-то продолжал проповедовать. Он не раз рассказывал ученикам о Царстве, но это было не земное, а какое-то там Небесное Царство, от которого Иуда себе никакой выгоды не видел. Учитель повторял, что Ему предстоят страдания и даже суждено умереть за грехи всех людей - это тоже не слишком радовало Искариота: какой смысл служить Тому, Кто всё равно скоро умрёт... Потеряв терпение, разочарованный Иуда решил предать Учителя, а заодно немного на этом заработать.

Тридцать сребреников Иуда получил. План был такой: назавтра, в четверг, Иуда сопроводит стражников, посланных первосвященником, ко Христу. Всё будет сделано в безлюдном месте и под покровом ночи. Священникам план понравился: они боялись, что, если народ узнает об аресте, начнутся волнения, возмущение, страже могут помешать... А сделать всё тихо - это удобно. А уж после ареста суд, возглавляемый первосвященником, быстро раз-

Иуду отпустили. Довольный предатель, пряча деньги, был уверен, что о его позорной тайне никому не известно...

### Сионская горница

Тем временем закончилась среда, приблизился четверг – день, в который иудеям полагалось приготовить особую пасхальную трапезу к вечеру. Из чего она состояла? На столе должны были быть пресный хлеб с горькими травами, вино, разбавленное водой,

сладкая паста из фруктов и орехов и мясо жертвенного ягнёнка, которого специально закалывали на праздник Пасхи в Иерусалимском храме.

Иерусалим и пригороды были полны народа. Всюду царили шум и суета, в город прибыло много приезжих, все искали, где купить ягнёнка и другую еду... Ученики Христа, которые находились в ближайшем пригороде Иерусалима, тоже хотели отпраздновать пасху по всем правилам.

– Учитель! Где бы Ты хотел устроить праздничную

трапезу? – спросили они у Христа. – Идите в Иерусалим, – велел Иисус апостолам Петру и Иоанну. - При входе в ворота вы встретите слугу с кувшином воды, которую он набрал в источнике. Следуйте за ним, он приведёт вас к дому. Передайте хозяину дома, что Я хочу в этом доме провести трапезу со Своими учениками.

Пётр и Иоанн так и сделали.

# Тайная вечеря: что случилось в Сионской горнице?

Дом, к которому привёл апостолов слуга, находился за стенами Старого города, на возвышенности Сион. Добрый хозяин, последователь Христа, тотчас же пригласил Петра и Иоанна в готовую убранную комнату на верхнем этаже. Такие горние, то есть расположенные на верхних этажах комнаты называют горницами. Сион, комната на верхнем, горнем этаже - вот откуда эти два слова в названии Сионская горница. В комнате уже стояли и столы, и лежанки во времена Христа было принято не сидеть за накрытыми столами, а полулежать рядом с ними

Да, нам это кажется невероятным: как Иисус мог знать, что случится с Его учениками заранее? Но ведь Иисус – всеведущий Бог. Посылая Иоанна и Петра к иерусалимским воротам, Он заранее знал, что ученики встретят слугу, знал и место, куда слуга их приведёт. Но тогда вопрос: зачем Богу нужна была эта вечерняя трапеза, иначе говоря – вечеря? Разве Он не мог обойтись без еды? Конечно, мог! Но Хри-стос – и Бог, и Человек. И, как Человек, Он испытывал и голод, и жажду. И за всеми трапезами вместе с учениками Он не просто присутствовал за столом, а ел и пил, как все. И ещё вопрос: почему вечерю, этот праздничный ужин Христа с апостолами, мы

называем Тайной? Потому что Спаситель знал, что Ему и Его ученикам угрожает опасность. Знал, что верховное судилище иудеев – синедрион – видит в Нём врага и ищет Его. Приходилось скрываться и встречаться втайне.

### Омывание ног

Апостолы всё приготовили для вечерней пасхальной трапезы, и, когда Христос с остальными

учениками прибыли в дом, столы уже были накрыты. По обычаю тех мест, полы в домах устилали чистыми коврами или циновками, и гости перед тем, как войти в комнату, снимали грязные сандалии у порога. Так сделали и апостолы при входе в Сионскую горницу. Так сделал и Сам Иисус. Но вот незадача: от долгого хождения по пыльным дорогам ноги их тоже чистотой не отличались.



У иудеев был ещё один обычай: перед тем как гость занимал место у стола, слуги омывали ему ноги. Сейчас слуг рядом не оказалось. Да никто об этом обычае и не вспомнил. Если бы не Иисус. К удивлению апостолов, Он вдруг снял с Себя верхнее одеяние, перепоясался полотенцем, влил воду в сосуд для умывания и... начал омывать ноги Своим ученикам! Всем по очереди. Как слуга!

Апостолы не просто смутились - им стало ужасно стыдно! Их Учитель проявил перед ними величайшее смирение, самоотречение, а среди них самих не нашлось никого, кто бы сделал такое доброе дело Самому Христу! Растерянные, они молчали и не знали, как себя вести, принимая величайшую милость от Самого Господа. Пока не до-

шла очередь до Петра. Вспыльчивый и горячий, тот не выдержал:

Господи! Тебе ли умывать мои ноги?! – Что Я делаю теперь, ты не знаешь, а поймёшь

- Но Тебе не отмыть моих ног вовек! Ты, Сын Божий, Царь Израилев, имеющий слово вечной жизни, Ты ли будешь мыть ноги недостойного Петра?!

– Если Я не омою тебя, то у тебя нет со Мной ничего общего, – отвечал Иисус.

Как и всякое слово Христа, эти слова имели много смыслов. Не только о дорожной пыли на ногах говорил Учитель. Он уже знал будущее, знал, что Ему предстоит «смыть» грехи людей, и в том числе грехи Петра, Своими страданиями, Своей кровью, Своей смертью. И Учитель хотел сказать ученику, что, пока этого не случится, Пётр не сможет по-настоящему быть вместе с Господом. Но ни Пётр, ни другие ученики будущего видеть не могли и слов Учителя понастоящему не поняли. Пётр воспринял слова Христа прямо и воскликнул с восторгом:

– Господи! Тогда не только ноги мои умой, но и

Христос с улыбкой ответил, что достаточно вымыть только ноги, потому что весь он чист. Снова Спаситель говорил не об обычной чистоте, а о чистоте души, которую ученики получили благодаря Его учению.

- И вы чисты, - сказал он громко. И тихо добавил: - Но не все...

Может быть, в тот момент вздрогнул, сидя перед Христом, Иуда, чьи руки ещё чувствовали тяжесть монет, полученных за предательство Того, Кто омывал ему сейчас ноги.

Но вот все заняли места за вечерей - совместным праздничным ужином. Возле Учителя возлёг младший и любимый ученик Христа Иоанн. Голова юноши покоилась на груди Иисуса.

За столом Христос объяснил ученикам Свой поступок, такой странный и непонятный для них. Если Он – Учитель и Господь – сейчас смиренно омыл ноги Своим ученикам, то с не меньшим смирением и они должны относиться друг к другу.

«Что делаешь, делай скорее»

Хорошо, радостно было ученикам рядом с любимым Учителем. Казалось им, что так будет всегда: всегда они будут рядом, вместе, в любви и согласии. Но Христос вдруг произнёс слова, которые как громом поразили всех, бывших за столом:

- Истинно, истинно говорю вам, что один из вас предаст Меня.

Как это? Кто? Не может быть!

Апостолы в ужасе и растерянности переглядывались, каждый неуверенно спрашивал у Учителя:



– Не я ли, Господи? – надеясь услышать в ответ: «Ну, что ты! Конечно, это другой, а ты – самый верный, самый лучший Мой ученик!»

Чтобы не выделяться среди других, спросил Хри-

ста и Иуда: Не я ли, Учитель?

Разумеется, он ждал ответа «нет», ведь Искариот был уверен, что его подлая задумка не известна в этом доме никому. Но Иисус тихо ответил Иуде:

Ты сказал...

Ответил так, чтобы только сам Иуда понял всё, а другие ученики ни о чём не догадались и не обрушили на предателя свой гнев. Иисус давал Иуде шанс отказаться от своего замысла. Но Иуда не передумал... Пётр, совсем разгорячившись, попросил Йоанна узнать у Учителя, кого же Тот всё-таки имел в виду. Кто предатель?

Иоанн передал вопрос Христу. Спаситель негромко ответил:

Тот, кому Я, обмакнув кусок хлеба, подам... Иисус же действительно обмакнул кусок хлеба в чашу с солёной водой. Что это была за вода и откуда она взялась на пасхальном столе у апостолов?

происходившие в глубокой древности. Их предки много лет были в рабстве у египетского властителя – фараона. Их унижали, мучили, заставляли выполнять самую тяжёлую работу, даже убивали. Много слёз пролили евреи, терпя эту несправедливость, прежде чем Господь чудесным образом избавил их от рабства. Именно об этих слезах и напоминала солёная вода в чаше на пасхальном столе.

Так вот, Иисус обмакнул хлеб в солёную воду и протянул Иуде. Ещё один шанс был у предателя, чтобы отказаться от поступка, который, - Иисус знал! погубит душу Искариота. И снова Иуда сделал вид, что ничего не понял. А Иоанн никому ничего не сказал об услышанном.

Тогда Христос, в последний раз обращаясь к совести Искариота, произнёс загадочные для других учеников слова:

- Что делаешь, делай скорее.

Окончание на 4 стр.

### Читаем с детьми

#### Окончание. Начало на 3 стр.

Иисус всё знал. Знал, что ученик Его вскоре побежит к Его будущим мучителям и убийцам, чтобы привести ко Христу стражников. Но знал Он и то, что у любого человека, даже у такого жадного и подлого, как Иуда, есть свобода воли. И человек волен в любой момент раскаяться, остановиться, спасти свою душу или погубить её. Поэтому Христос не стал останавливать Иуду, призвав только скорее делать то, что тот задумал.

Апостолы же в простодушии своём так и не поняли, что произошло за столом.

### Простодушные ученики

Вечеря продолжалась. Иисус наставлял учеников, вновь призывал их любить друг друга. И Пётр с воодушевлением рассказывал, как он любит Учителя, как готов следовать за Ним всюду, и нет для этого никаких преград, наконец, он «душу свою положит за Него»... Пётр говорил искренне, горячо, но Христос вдруг остановил его:

Не успеет еще пропеть петух, - сказал Иисус, как ты трижды отречёшься от Меня.

Ох! Как ушатом холодной воды окатили Петра. Не может такого быть! Никогда он не предаст любимого

Однако Иисус продолжал говорить: все они, все ченики, которые сейчас возлежат рядом, оставят Его в страшную ночь и рассеются...

Нет! Учитель, должно быть, шутит? Или ошибается?

Иисус не ошибался и не шутил. Он знал, как всё будет, и совсем скоро апостолы сами убедятся в Его правоте. Пётр действительно трижды предаст Учителя, пока над Ним будет совершаться неправедный суд – отречётся от Спасителя, скажет тем, кто узнает в нём ученика арестованного Христа: «Не знаю Его! Не был с ним! Не понимаю, о Ком вы говорите!..» Апостолы в самом деле сначала заснут в Гефсиманском саду, когда Иисус будет молить Бога Отца пронести чашу мучений мимо Него, то есть избавить Его от грядущих страданий, а позже – все, кроме Иоанна, – в страхе попрячутся, когда Иисус будет принимать муки и умирать на Кресте... Но всё это случится позже. А пока здесь, в Сион-

ской горнице, Христос продолжал говорить о самых важных вещах:

– Я есть путь и истина, и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня. Если бы вы знали Меня, то знали бы и Отца Моего. И отныне знаете Его и видели Его.

Апостол Филипп в простоте душевной переспросил:

Господи, покажи нам Отца.

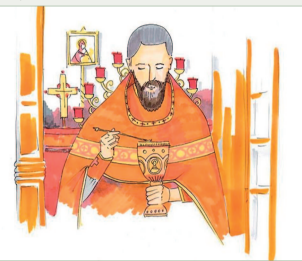
Христос вздохнул:

- Сколько времени Я с вами, и ты не знаешь Меня, Филипп? Видевший Меня видел Отца; как же ты говоришь: покажи нам Отца? Разве ты не веришь, что в Отце и Отец во Мне?..

Сложно было простым рыбакам понять слова Божественного Учителя. А Иисус говорил о том, что Бог Един в трёх лицах - Бог Отец, Бог Сын и Бог Дух Святой. И раз апостолы знают Христа, значит, они знают и Бога Отца, и Духа Святого.

# Тайная вечеря: чио случилось в Сионской горнице?

Ученики этого ещё уразуметь не могли. Единственное, что они начинали понимать: любимый Учитель прощается с ними. Он почему-то покидает их, говорит, что недолго Ему оставаться с ними, и от этого души апостолов наполняла печаль.



Первое причастие

Видя, как печалит апостолов предстоящая разлука с Ним, и желая утешить учеников, Христос взял хлеб и, благословив, преломил его. И раздал ученикам со словами:

– Возьмите, ешьте, это тело Моё, которое за вас преломлено во оставление грехов!

А после взял чашу с вином и, благословив, подал им. И сказал:

 Пейте от неё все; потому что это – кровь Моя Нового Завета, которая изливается для оставления грехов.

Что означали слова Христа? Ученики долго были рядом с Ним, но скоро, после смерти на кресте и воскресения, Христос вознесётся на Небо. Он уже не будет ходить по городам и разделять трапезы вместе с ними, наставлять их... Как же быть апостолам и всем людям, которые любят Иисуса и хотят быть вместе с Ним – не только в воображении, но на самом деле?

Спаситель говорил о Себе: «Я хлеб живый, сшедший с небес; ядущий хлеб сей будет жить вовек». То есть Он Себя называл «живым хлебом». И во время Тайной Вечери Он впервые таинственным образом соединил Себя с учениками в таинстве Причастия. Хлеб и вино стали «При-частием» – от слова часть. Что это значит? Что они перестали быть хлебом и вином: вкушая их, человек становится частью Самого Христа, единым целым с Ним. И через Причастие Иисус не в воображении, а по-настоящему соединяется с верующими в Него, помогает, даёт силы преодолевать испытания, просвещает их Своим светом изнутри.

Теперь апостолы знали, что нужно делать, чтобы оставаться с Учителем, даже когда Его не будет ря-

#### Последняя заповедь

Хотелось ученикам, чтобы вечеря и мудрая беседа продолжались ещё и ещё. Но Христос уже заканчивал разговор. Он дал ученикам последнюю, великую заповедь любви:

– Любите друг друга, как Я возлюбил вас. Все узнают, что вы – Мои ученики, когда между вами будет царить любовь.

Вскоре Он поднялся от стола:

Встаньте, пойдёмте отсюда.

Когда Христос и ученики вышли в Гефсиманский сад, стояла тёмная ночь. Скоро уже Иуда тайком приведёт стражников к Иисусу. Скоро Спасителя схватят, потом Его ждёт суд, мучения, смерть на Кресте...

День Тайной Вечери христиане вспоминают со скорбью - ведь тогда Спаситель был предан Своим учеником, тогда Христос был обречён на страдания. Но одновременно память о об этом дне сочетается с благодарностью Господу за то, что Он дал нам великий дар. Совершив первое причащение учеников, Христос сказал: «Сие творите в Моё воспоминание». То есть – повторяйте то же самое между собою. С тех пор ученики Христа, а потом и их ученики, и так все христиане до наших дней, на литургии – главном бо-гослужении Церкви – снова и снова проживают всё, что происходило в Сионской горнице, на Тайной Вечере с Христом.

Бог есть любовь. Богословы говорят: «Даже наша пища - это любовь Божия, ставшая съедобной». И Господь настолько нас любит, что желает приобщить нас к Своей любви, чтобы мы были с Ним единым организмом. Мы называем Причастие Святыми Дарами: это подарок нам от Христа, возможность непосредственно соединиться с Господом. Он, живой и воскресший, входит в нас и живет в нас.

## БИБЛЕЙСКИ

### По горизонтали:

Мужской голос. (7)

7. Ночная хищная птица. (4) 8. Пророк, предсказавший голод по всей вселенной и страдания ап. Павла. (4)

11. Отрог Антиливана, откуда берет начало река Авана. (5)

12. Один из сыновей Иоктана. (5) 13. Шурин Исаака. (5)

16. Высокая чиновничья должность в Ассирии, которая переводится как «верховный главнокомандующий». (6) 18. Сын Исаака и Ревекки, брат Исава. (5)

20. Город в колене Дановом. (6) 24. Мелкая древняя греческая монета, равная половине римского кодранта. (5)

Брат Моисея, его помощник и его «уста». (5)

Ангел, являвшийся пророку Исаии. (7)

Бог огня, которому поклонялись аммонитяне. (5)

Первый сын Иакова. (5) 31. Брат Неемии. (6)

Первенец Рахили. (5)

35. Имя Бога. (6)

Имя ассирийского царя, которое истолковывается как «великий царь». (5)

Столица аммонитян, резиденция царей. (5)

Город на берегу потока Арнон. (5)

41. Несчастье, беда. (4)

Сын Иакея, автор 30-й главы Притчей Соломона. (4)

44. Город на Кипре, в котором благовествовали апп. Павел и Варнава. (7)

### По вертикали:

Небольшое арамейское царство в Сирии. (4)

2. Город в Галилее, куда Христос был зван на бракосочетание. (4)

Водоём вблизи Иерусалима, снабжавший город водой. (6)

4. Место, где был распят Спаситель. (7)

6. Прозвище левита Иосия, соратника ап. Павла. (7)

9. Почтительное обращение к духовным учителям в позднем иудаизме. (5)

10. Сын Иефонии, один из соглядатаев, посланных в Ханаан. (5)

14. Сын Иакова и Валлы. (3)

15. Едемский сад, «лоно Авраамово». (3)

17. Отсутствие зрения. (7)

19. Вечнозелёное дерево, символ Ливана. (7)

21. Сын Ахисамаха. Искусный ремесленник, участвовавший в постройке скинии. (7)

22. Праздник Воскресения. (5)

23. Дубрава, где Аврам возвёл жертвенник. (5)

29. Сын Иакова и Зелфы. (3)

30. Иегова, Сущий, достойный поклонения, Господь. (3)

32. Один из предков Христа, сын Аминадава и шурин Аарона. (7) 33. Сын Ламеха, который изобрёл струнные и духовые музыкальные инструменты. (5)

34. Отец Аврама, Нахора и Арана. (5)

36. Пророк из т. н. малых пророков. (7)

23 25 28

38. Сын Соломона и аммонитянки Наамы, первый царь Иудеи. (6)

42. Колодец, который выкопали пастухи Исаака. (4)

43. Мать Самуила. (4)

## 2 мая - Великий Четверг. Воспоминание Тайной Вечери

### Окончание. Начало на 1 стр.

Святитель Василий Великий как-то пытался чуточку сгладить, он написал: «Даде святым Своим учеником и апостолом, рек: "Приимите, ядите, Сие есть Тело Мое"». Чтобы было понятно, что этот человек - священник или архиерей, - он только цитирует слова... Почему только цитирует? Не только цитирует, он действительно воспроизводит слова Господа. Но не только он, в данном случае, исполняет страшное... Рука священника совпадает с рукой Господа, слова священника - с Его словами, сказанными тогда.

И последнее, что о Великом Четверге надо сказать. На литургии, во время неё, преодолеваются категории времени. Вечность пренебрегает категорией линейного времени и пронизывает его насквозь. Вечность входит в контакт с движущимся линейным временем, преодолевает его и отдаёт себя стоящим на земле в парадоксальной полноте и неподвижности. Несоответствие линейного времени с вечным на самой Тайной Вечери. Господь взял хлеб, преломил и сказал: «Возьмите, ядите, Сие есть Тело Мое, еже



за вы ломимое, во оставление грехов». А ещё никто Его не ударял по Лицу и по всему Телу, не мучил Его, Он ещё не вышел на страдания. Он взял Чашу

и говорит: «Возьмите, пейте из неё, Сия есть Кровь Моя за вас проливаемая во оставление грехов». А Он пролил кровь? Нет! А Его никто ещё не пронзил и до крови не избивал. Следовательно, это не смещение во времени, а несоответствие времени вечного и линейного. Господь заранее это сделал. В этом, линейном пространстве жизни тогдашнего времени, Он заранее – вот эта нестыковка – заранее отдал Тело и Кровь Свою.

Вот почему читается такое Евангелие. Опытные отцы ни в коем случае не делают паузы между Тайной Вечерей и арестом, ведением на страдания. Оно продолжает события Вечери. Потому что, когда Господь сказал: «Возьмите, ядите, сие есть Тело Moe, а это есть Кровь Моя», – а как это произошло? Так надо не разрывать ткань повествования и довести его до ареста - Христа арестовали в саду и повели к Понтию Пилату. То есть, в этих словах Господом сказано всё - и то, что произошло дальше, что только потом тянулось во времени. Главное, что это Он сказал и сделал. Как это осуществилось? Это страшная тайна!

ноломне. Он ударил по камню, откололся кусок -Авва Даниил рассказал своему ученику: «Пришёл я в одну деревню продавать своё рукоделие. Вечером некий человек привёл меня к себе и накормил. Это был Евлогий, каменотёс. За целый день работы он получал золотую монету, вечером покупал на неё еду для странников и сам с ними ел, а остатки ужина

ной жизни и начал поститься и молить о нём Бога, чтобы Он послал Евлогию побольше денег. Прошло три недели, и я совершенно изнемог от поста. И вот во сне мне явился Сам Господь и спросил:

отдавал собакам. Я очень удивился его добродетель-

Что с тобой, авва Даниил? – Я дал слово не вкушать хлеба, пока Ты не ус-

- лышишь моей молитвы о Евлогии и не пошлёшь ему
- Для него лучше, чтобы всё осталось как есть. – Нет, Господи, пошли ему много золота, и все прославят Твоё имя!

– Говорю тебе, что так лучше. Но если ты непременно хочешь, чтобы он разбогател, поручись за его

душу. Я исполнил это и в то же мгновение оказался в храме Святого Воскресения в Иерусалиме и там увидел Отрока, сидящего на камне, а справа от него стоял Евлогий.

- Это ты поручился за Евлогия? спросил От-
- рок. Смотри, Я спрошу с тебя. Хорошо, Господи, только дай ему богатство.

И тогда в утробу Евлогию начали сыпать золото, и чем больше сыпали, тем больше она становилась. Проснувшись, я понял, что мои молитвы услышаны, и возблагодарил Бога.

В тот день Евлогий, как обычно, работал в каме-

и зазвенело золото: в камне был клад. Каменотёс сперва растерялся, а потом испугался: вдруг узнают о сокровище и отнимут его. Он решил спрятать золото дома, взял волов, якобы для перевозки камней,

и ночью тайком вывез клад. Потом он переехал в Константинополь, за большие деньги купил почётный сан и роскошный дом.

Прошло два года, и вот я снова вижу во сне Отрока и Евлогия, которого увлекает за собой страшный эфиоп, а анге-

лы прогоняют от лица Божия. "Что я наделал?" – подумал я и скорее пошёл в селение, где жил камено-

Вечером никто не приютил меня. Я был очень голоден, так как весь день ничего не ел, и попросил встречную старушку дать мне кусок хлеба.

– Нет ли в этой деревне благочестивых людей, у которых можно было бы остановиться страннику?

– Жил тут раньше один очень добрый человек. Бог призрел на его добродетель, и теперь слышно,

что он в Константинополе, стал знатным вельможей. Я немедленно пошёл в Александрию и сел на корабль, отправлявшийся в Константинополь, там отыскал богатые палаты Евлогия и стал ждать у ворот. Скоро появился хозяин, и я закричал:

- Господин, мне надо поговорить с тобой!

Он даже не посмотрел в мою сторону и приказал рабам прогнать меня. Целый месяц просидел я у дверей Евлогия, но поговорить с ним так и не смог. Наконец его слуга так сильно избил меня, что я решился уехать оттуда и вернуться в монастырь. Сев

на корабль, плывший в Александрию, я от изнеможения и печали упал и заснул как мёртвый и во сне снова увидел себя в храме Святого Воскресения перед Отроком. Он гневно посмотрел на меня, и моё сердце окаменело от страха. Но вдруг явилась Царица

Небесная и умолила Своего Сына не наказывать меня. – Будешь ещё так поступать? – спросил Отрок.

Не буду, Владыка, я хотел сделать как лучше, прости мне мой грех!

- Иди в свою келью и не заботься больше о Евлогии. Я верну его к прежней жизни, как Сам знаю.

Через три месяца скончался царь Иустин, и новый царь стал преследовать его приближённых. У Евлогия, как у многих других, отняли всё имущество, а сам он ночью в убогой одежде бежал из Константинополя в родную деревню.

– Мы слышали, что ты стал вельможей, – сказали ему односельчане.

Так бы вы меня и видели! - ответил он. - Я хо-

дил поклониться святым местам.

Поучишельные рассказы

Евлогий принялся за свою прежнюю работу, и всё, что зарабатывал, стал опять отдавать странникам».

Вопросы священнику

Хочу задать вопрос, который волнует меня с начала поста. Это мой первый опыт, я много волновалась, но с нетерпением ждала Великий пост. Для меня это не диета, это праздник, которому радуются и который ждут. Но почему я ощущаю пустоту в душе? Почему мне кажется, что я просто голодаю и никак не приближаюсь к Богу? Чувство, что Господь не слышит мои молитвы, что я «сухо» прочла текст и смысла в нём нет. Я не ощущаю поддержки от своих родных, на меня косо смотрят, ведь я одна из семьи пощусь. Но я решительно настроена довести пост до конца. Я сто раз отвечала себе на вопрос, для чего мне нужен пост. И я нашла ответ: для того, чтобы стать той, какой хочет видеть меня Бо́г. Хочу, чтобы я чувствовала Его присутствие рядом, Его поддержку. Чтобы очиститься от грехов и знать, что иду по верному пути. Но почему я ощущаю пустоту? Мне кажется, я делаю что-то не так, чего-то не хватает. Во мне нет лёгкости, я не чувствую отпущения грехов, наоборот, душа полна напряжённости. Почему же я не очищаюсь духовно? Дайте совет, как взаимодействовать с людьми, как им отвечать и как говорить, чтобы не нарушать поста, чтобы духовно не грешить и ощутить помощь «сверху»? Я много молюсь дома. Благодарю в молитвах Бога за прожитый день и ангела хранителя за помощь в делах. Читаю молитвы до и после вкушения пищи. Часто хожу в церковь, была на всех чтениях Канона прп. Андрея Критского. По возможности планирую ходить и дальше. Я молюсь в церкви за близких мне людей: родственников, подругу, крестницу - подаю на молебен о здравии. Начала читать Новый Завет, чтобы отвлечь свои «хотелки» во время поста. Часто хожу в церковь просто так, для души, для себя.

Дорогая читательница! Вообще вопросы духовной жизни, духовной практики – молитвы, например, и в целом того, как устроена Ваша духовная жизнь стоит обсуждать именно лично и, желательно, со священником, которому Вы регулярно исповедуетесь, то есть с тем, который Вас хорошо знает и понимает хотя бы в общих чертах ход Вашей жизни на протяжении некоторого времени. Только по письму сказать, почему у человека есть те или иные ощущения, невозможно. Поэтому я сразу посоветую и даже горячо порекомендую не постесняться, но задать этот

вопрос после (во время) исповеди или на отдельной беседе со священником лично.

Если сказать в целом, наши ощущения - это не всегда то, что нужно и что помогает в духовной жизни. Например, опытный врач может интуитивно понять, каков диагноз человека, но эта интуиция основывается, на поверку, на очень большом количестве случаев, которые врач в течение определенного времени исследовал, рассматривал и понимал, опираясь, в свою очередь, на конкретные данные и знания. За годы количество информации, проверенной более опытными коллегами, и собственный опыт, опять же, надёжный, потому что молодого специалиста учили старшие коллеги, преобразовались в тот самый мгновенный анализ ситуации, который часто и называют интуицией. Примерно то же происходит в любой профессии, поэтому так ценен опыт, стаж, выслуга лет. И так же в духовной жизни: духовно опытный человек может оценить состояние, но даже духовно опытные люди ходят на исповедь и открывают помыслы своим духовникам. И, может быть, я напрасно написал слово «даже», потому что как раз опытный в духовном плане человек понимает, что верификация опыта, его проверка обязательно нужны, потому что ошибка может стоить очень дорого.

Вы человек начинающий. Не написали, как в целом в церковной жизни – но в плане поста у Вас всё впервые. И наверняка Вам говорили, что, когда человек начинает благое дело, идёт и тянется к Богу, лукавый будет стремиться всячески его с правильного путь сбросить, сбить. Он подкидывает всякие мысли, ощущения, которые очень легко спутать с собственными, пока человек ещё только укореняется в духовной жизни, и тем более когда он совершает свои первые шаги. И в этот важный период, когда Вам пока не на что опираться в плане собственного опыта, я призываю Вас советоваться с духовником и ориентироваться не только на Ваши ощущения, но и на его слова. Если он говорит, что Вы всё делаете правильно - значит, идите дальше и не смущайтесь, а мысли такие прогоняйте молитвой. Вы ведь знаете, что Господь Вас любит, что Он всегда с Вами, как Вездесущий, конечно же, слышит каждую Вашу молитву и просьбу, каждое дыхание.

Вы совершенно правильно понимаете смысл и цель поста. Но вспомните (обратимся снова к аналогии), как трудно совершать, например, гимнастические упражнения, если мышцы не тренированы. Казалось бы, всё легко должно быть, радостно, гибко – а сколько на деле усилий, боли, скованности, потому что тело ещё не привыкло. Как великолепно

на другом языке общаются специалисты - лингвисты, переводчики - и как трудно тому, кто только начал курс, связать несколько слов, чтобы рассказать о том, как прошёл его день. Как интересно, быстро, опять же, легко делает наброски опытный художник - и как трудно простой эскиз даётся новичку, который пока ещё не набил руку, не развил глазомер и не воспитал чувство цвета. То, что Вы, встав на путь духовного преображения, ощущаете напряжённость - это нормально, так и должно быть. И идёте Вы по этому пути с Богом - ведёте церковную жизнь, молитесь, участвуете в богослужениях и Таинствах. И лёгкость если и будет - так это после поста, а не пока Вы этот, условно говоря, марафон бежите. Пост – это время сугубого внутреннего труда. Не без утешений, конечно, но в целом именно труда.

Что касается поддержки родных, думаю, это тоже добавляет свои оттенки в Ваше состояние. Здесь могу только сказать, что Вы, как человек взрослый, имеете право на то, чтобы всё-таки заниматься своей душой, и достаточно знать Вам самой, что Вы делаете то, что должны, с Вами Господь и есть священник, который Вас сориентирует. Дома лучше поддержки не ждать - так оно вернее и безопаснее, потому что, если Вы ждёте и не получаете, возникает горькое чувство как бы обманутости и покинутости. А на самом деле это Ваш правильный свободный выбор, и дома достаточно просто иметь мир и хранить добрый тёплый нейтралитет. Собственно, если на данном этапе именно в духовных поисках Вы с домашними не едины – нужно это просто признать для себя самой, молиться об их здравии и идти своим путём. А с людьми общайтесь с теплом, доброжелательно, если на работе - по делу, и просите Господа дать Вам силы на то, чтобы вести сложные разговоры, на которые, возможно, Вы чувствуете, что у Вас не хватит сил. Просите много раз - пока не почувствуете, что силы есть. Может быть, не каждый раз будет получаться, но Вы пробуйте. И так вот, день за днём, шаг за шагом, с Божией помощью и получится выстроить с людьми мирную коммуникацию как раз с опорой

Помоги Вам Господь!

Дорогие братья и сёстры!

Вопросы в рубрику можно присылать на электронную почту епархии tdeu@mail.ru и по адресу: г. Тирасполь, ул. Шевченко, 25. Будем рады ответить на ваши письма.

### Уважаемые читатели!

Просим вас не использовать газету в бытовых и хозяйственных нуждах. На ее страницах печатаются молитвословия и священные изображения. Если газета вам стала ненужной, подарите ее или предайте огню.

Газета

"Православное
Приднестровье"
зарегистрирована
в Министерстве
информации и
телекоммуникаций ПМР
Свидетельство
№ 91/1 от 26.12.2001 г.

Учредитель: Тираспольско-Дубоссарская епархия Молдавской митрополии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)

Адрес редакции: 3300, г.Тирасполь, ул. Шевченко, 25 тел.: (+373 533) 9-52-18, 9-56-74. E-mail: tdeu@mail.ru Официальный сайт епархии: www.diocese-tiras.org

Газета отпечатана с предоставленного оригинал-макета в ЗАО «Типар» ПМР, МД-3300, г. Тирасполь, пр. Магистральный, 10 а.

Объем – 1,5 печатных листа Тираж: 3000 экз. Заказ № 1421

> Редактор протоиерей Александр Фёдоров

Газета выходит один раз в месяц

Распространяется бесплатно

> Подписано в печать 17.04.2024 г.

апрель 2024 г. №4 (377)

### Эхо событий

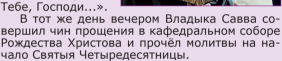


16 МАРТА по благословению Его Высокопреосвященства архиепископа Тираспольского и Дубоссарского Саввы началось ежесубботнее совершение литии о «вождех и воинах, на поли брани живот свой за веру и Отечество положивших», и акафиста св. вмч. Георгию в часовне во имя этого святого на Мемориале Славы Тирасполь. Первое богослужение совершили клирики столичного кафедрального собора Рождества Христова протоиерей Георгий Скобиль и диакон Геннадий Гнатюк.

17 МАРТА, в Неделю сыропустную и день памяти блгв. кн. Даниила Московского, Его Высокопреосвященство архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва совершил Божественную литургию в нижнем храме во имя свт. Иоанна Златоуста прихода Воздвижения

Креста Господня в Тирасполе.

По отпусте литургии была совершена великая вечерня с пением великого прокимна «Не отврати лица Твоего от отрока Твоего, яко скрблю...», исполняющегося на вечернях воскресных дней Великого поста наряду с прокимном «Дал еси достояние боящимся





С 18 ПО 21 МАРТА Его Высокопреосвященство архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва совершил утренние постовые богослужения, а также великое повечение с чтением Покаянного канона прп. Андрея Критского в кафедральном соборе Рождества Христова, на приходе Воздвижения Креста Господня в Тирасполе и в женском монастыре в честь свв. первоверховных апп. Петра и Павла во граде Бендеры.



23 МАРТА, когда совершается память сорока мучеников, в Севастийском озере мучившихся, Высокопреосвященнейший Савва, архиепископ Тираспольский и Дубоссарский, совершил Божественную литургию в нижнем Иоанно-Златоустовском храме прихода Воздвижения Креста Господня в Тирасполе.

В завершение богослужения пред образом святых сорока мучеников было совершено славление, пропеты тропарь, кондак и величание, а Владыка Савва обратился к мученикам Севастийским со словами молитвы, испраши-

вая пастве «избавления от всех бед, зол и напастей до последнего дня жизни нашея».



По славлении Его Высокопреосвященство освятил новонаписанную икону Преображения Господня, которая теперь будет украшать Кресто-Воздвиженский храм, радуя взоры прихожан и обращая сердца их ко Христу Спасителю, Своим Преображением на горе Фаворской призывающему каждого из нас преобразить свою душу.

26 МАРТА, во вторник второй седмицы Великого поста, в кафедральном соборе Рождества Христова в Тирасполе состоялась исповедь священнослужителей Тираспольско-Дубоссарской епархии.



Перед началом Таинства покаяния духовник Центрального благочиннического округа



протоиерей Валерий Лознян прочёл молитвы чинопоследования исповеди. Подавая благой пример епархиальному духовенству, первым исповедником сталархиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва.

Исповедь принимали духовники епархии: протоиерей Валерий Лознян, протоиерей Алексий Тома, протоиерей

Тома, протоиерей Иоанн Аксентий, архимандрит Лаврентий (Чебан) и игумен Сергий (Вахтомин).

26 МАРТА в рабочем кабинете Правящего Архиерея Тираспольско-Дубоссарской епархии Высокопреосвященнейшего архиепископа Саввы прошла рабочая встреча Владыки с духовенством Каменского благочиния, в которой принимали участие благочинный протоиерей Олег Чеколтан и духовенство округа. Его Высокопреосвященство обсудил с клириками вопросы хозяйственно-административной деятельности приходов Каменского благочиния в условиях неблагоприятной экономической и внешнеполитической ситуации.



26 МАРТА по благословению архиепископа Тираспольского и Дубоссарского Саввы в 
столичном Дворце Республики состоялась презентация юбилейного 15-го выпуска историко-культурологического альманаха «Приднестровское наследие». Учредителем альманаха 
является Центр исследования культурно-исторического и духовного наследия Приднестровья. Данный выпуск был издан при поддержке Тираспольско-Дубоссарской епархии и



Государственной службы управления документацией и архивами ПМР. Главный редактор альманаха, советник архиепископа Тираспольского и Дубоссарского Саввы по культуре и просвещению Н. В. Дымченко представил присутствующим новый выпуск издания.

Первый помощник Правящего Архиерея архимандрит Иоанн (Данилеску) озвучил приветственный адрес архиепископа Ти-

распольского и Дубоссарского Саввы, направленный авторскому коллективу альманаха.



Много добрых слов в адрес участников презентации и авторского коллектива высказали заместитель председателя Верховного Совета ПМР Г. М. Антюфеева и депутат И. П. Тюряева, начальник ГСУДА ПМР З. Г. Тодорашко, начальник отдела по науке при Аппарате Правительства ПМР М. П. Бурла, президент ПГУ им. Т. Г. Шевченко С. И. Берил.

28 МАРТА в рабочем кабинете Правящий Архиерей Тираспольско-Дубоссарской епархии Высокопреосвященнейший архиепископ Савва принял редактора «Радио Вера – Приднестровье» Симеона Никулина. Собеседники обсудили текущие вопросы деятельности в Приднестровье филиала радиостанции «Радио Вера» и ту пользу, которую «светлое радио» приносит слушателям.



### РЕКОМЕНДУЕМ ПОСМОТРЕТЬ на телеканале Первый Приднестровский

Каждое воскресенье в 17°° (а также несколько повторов в течение недели) выходит телепрограмма "На порядок выше", в выпусках которой приглашённые священнослужители в жанре интервью рассказывают зрителям о православной вере и дают действенные советы по преодолению трудных жизненных ситуаций и духовных кризисов.

Все выпуски программы размещаются также на видеохостинге YouTube и доступны каждому желающему.
Смотреть их можно как **на** 

официальном сайте Тираспольско-Дубоссарской епархии (на главной странице и в разделе "Видео"), так и на странице программы на сайте Первого Приднестровского по ссылке: https://tv.pgtrk.com/ru/show/124831.