Ογπερμή, επε, επέν πρακοελάκηθο κτρέ, πρακοελάκημχα χρϊεπιάμα, κο κτικα κτικα.



# KOSH H TPHANSSTPORLS

Издание Тираспольско-Дубоссарской епархии Молдавской митрополии Русской Православной Церкви (Московского Патриархата) Газета основана в 1998 году

№ 11 (396) ноябрь 2025 г.

# 4 декабря - Введение во храм

### Пресвятой Богородицы



Событие Введения Пресвятой Девы во храм раскрывает нам, «в чём состоит домостроительство тайны, сокрывавшейся от вечности в Боге» (Еф. 3:9). Это таинственное предуготовление вочеловечения Христа: Избранная Дева предуготовляется в храме Иерусалимском, чтобы стать «пречистым храмом Спасовым», и позднее Сын восприимет от Неё храм тела Своего, который должен быть разрушен и в три дня воздвигнут (см. Ин. 2:18-22).

Введение Отроковицы Марии во храм последовало на третьем году Её жизни по обету праведных родителей и стало одним из важнейших событий в жизни Пресвятой Девы. Иоаким и Анна передали Деве Марии всё лучшее, что мог дать Ветхий Завет. Они готовили Её для храма, воспитывали в чистоте, благоговении. Мы видим в этом событии, что люди ветхозаветное человечество - подготовили этот избранный сосуд благодати Божией и передали Его Церкви. Мария - это вершина Ветхого Завета, это дар человечества Богу, высший дар, который смогли принести люди. И Отец Небесный принял этот дар в Свою обитель. Пресвятая Дева Мария – храм одушевленный – вводится в храм Отца Небесного.

Возвышенный язык церковных песнопений изображает умилительную историю праздника, а также пути Божественного Промысла, подготовившие Пресвятую Деву к Богоматеринству. Теперь Она вступает в храм Божий, чтобы приуготовиться, стать достойной Матерью Божией.

Пресвятая Мария, услышав о предстоящем Её поселении в Иерусалимском храме по обету родителей, охотно подчинилась их воле. Теперь

необходимо было совершить установленный законом обряд посвящения Богу и введения Марии во храм Иерусалимский.

В один из дней праведные Иоаким и Анна пригласили в свой дом родных, близких и знакомых, а также многих девушек из Назарета. В их сопровождении они, радуясь и торжествуя, повели свою Дочь в Иерусалим. Впереди многолюдной процессии шли девственницы назаретские в белых одеяниях, держа в руках зажжённые свечи. По преданию, они пели псалом, в котором Давид пророчески говорит о приведении Богоматери в Чертог Царя и шествии вместе с Нею дев и близких Её: «Слыши, дщерь, и смотри, и приклони ухо твоё, и забудь народ твой и дом отца твоего. И возжелает Царь красоты твоей, ибо Он Господь твой, и ты поклонись Ему» (Пс. 44:11-12). В пророчестве Пречистая называется Царицей, предстоящей в храме Царю и Богу: «За нею ведутся к Тебе девы, подруги её. Приводятся с веселием и ликованием, входят в чертог Царя» (Пс. 44:15-16).

На пути в Иерусалим праведные Иоаким и Анна внутренне ликовали при мысли, что они удостоились принести Богу самый драгоценный дар – единственное дитя. Во время пути святая Анна ободряла свою дочь: «Дитя! Ты идёшь к Богу, давшему мне Тебя. Будь Ему жертвой и благовонным фимиамом» (2-я стихира на стиховне). Трёхлетняя Богоотроковица не могла Сама пройти далёкое расстояние от Назарета до Иерусалима и потому святая Анна часть пути несла Её на руках.

Но вот, наконец, путники достигли цели и подошли к великолепному Иерусалимскому храму. Навстречу процессии в окружении священнослужителей вышел первосвященник Захария - будущий отец святого Иоанна Предтечи, сын Варахиин. Захария, принимающий Пресвятую Деву, соединяет в себе две традиции - священническую и пророческую. Нарушая Закон, он позволяет Ей вступить за вторую завесу, ибо воспринимает Её как «одушевленный Кивот, невместимо Слово вместившую» (Вечерня, стихира,

При виде Захарии праведная Анна воскликнула: «Приими, Захария, Проповеданную Духом чрез Божиих пророков и введи Её в храм для священного воспитания... Введи данное мне Богом Дитя в храм Создателя... Я - раба Бога, с верою призывала Его и просила у Него этот плод моего чрева. Теперь я привожу Дочь Давшему Её» (стихира и канон на Великой вечерне).

Входом в Иерусалимский храм была площадка, к которой вела с земли лестница. В иконографии праздника Введения изображаются пятнадцать ступеней лестницы. Иоаким и Анна поставили Богоотроковицу на первой ступени. Остальные Она прошла Сама и встала наверху церковного помоста. Быстрое прохождение Марией всех ступеней готовит быстрое духовное восхождение человечества.

Ветхозаветная Церковь в лице первосвященника принимает Её в своё лоно, точнее Дух Святой через первосвященника. Ибо Захария, исполнившись Святого Духа, сказал Анне, когда она поставила Марию на первую ступень лестницы: «Твой поступок вполне законен. Но я проразумеваю здесь нечто чудное - приводимая в Дом Божий превосходит Святое Святых... Ты вводишь истинную Матерь Жизни - Богородицу. Именно о Ней Божии пророки светло проповедовали, что Её вместит этот храм» (канон утрени).

Святая Святых Ветхого Завета и существовало для того, чтобы однажды вошла в него Сама «Святая Святых большая», как мы воспеваем Пречистую Деву в акафисте. Вхождение Её во Святая Святых стало завершением пути Ветхозаветной Церкви. Хотя впоследствии Святая Святых и существовало в Иерусалимском храме для людей, но после входа Марии во храм ветхозаветный храм уже был не нужен, ибо Она - и есть Храм, и есть Святая Святых. Это событие означало завершение предназначенного Богоотроковице Самим Богом во времена ветхозаветные.

Ветхозаветный храм Иерусалимский был лишь ступенью для «Нерукотворенного Храма, Одушевленного Божиего Кивота», Честнейшей Херувимов и славнейшей без сравнения Серафимов Преблагословенной Богородицы. Величественное создание человеческих рук, Иерусалимский храм, построенный для пребывания в нём великих святынь, ожидал вхождения святыни новой - «Матери Самой Благости и Родительницы Вечной Красоты», несравненно превосходящей всякое благо и всякую святыню, находящиеся в мире естественном и сверхъестественном (по выражению святителя Григория Паламы). Таинственное вхождение Одушевленного Кивота Божия было предречено пророками: «Тя пророцы проповедаша Кивот, Чистая, Святыни, Кадильницу златую, и Свещник, и Трапезу; и мы яко Боговместимую Скинию воспеваем Тя», - и во Введении Богородицы во храм эти пророчества сбылись.

Путь земных странствий измеряется не только в километрах, а дорога жизни – не только в количестве прожитых лет. Главное - это то, чем наполнены прожитые годы, что удалось постичь и к чему прийти в своём духовном становлении.

Об этом ясно свидетельствует жизнь преподобного Паисия Величковского - переводчика святоотеческих писаний и создателя труда «Об умной молитве».

Праведник родился в 1722 году, 21 декабря. По мужской линии в семье все, начиная с прадеда, были священниками и несли службу в церкви Успения Пресвятой Богородицы в Полтаве. Поэтому мальчик с ранних лет видел перед глазами пример

служения Богу.

В возрасте четырёх лет он лишился отца, а затем мир покинул и старший брат. Наставником отрока стала его мать. Благодаря ей Пётр, как его назвали во Святом Крещении, обучился грамоте по Псалтири и уже в тринадцать лет поступил на обучение в духовную академию в Киеве, чему матушка была несказанно рада. Здесь он обрёл духовного покровителя, иеромонаха Пахомия, который всей душой поддерживал

ученика добрым словом и собственным примером.

Первые годы Пётр старательно учился, но со временем всё больше охладевал к учёбе из-за того формального подхода, который царил в семинарии. Юноша всё чаще предавался молитве и чтению произведений святых отцов и грезил о том идеальном из них он получал опыт смирения и мудрости, ведь и там жизнь часто оказывалась далека от его идеальных мечтаний.

Юноша встречал и насмешки братии из-за неприспособленности к тяжёлому физическому труду,

и попустительство со стороны наставников. Однако продолжал послушничество, с усердием исполняя нелёгкие для него задачи.

### 28 ноября — память прп. Паисия Величковского



устройстве жизни, когда умудрённые опытом старцы становятся наставниками для послушников, до Валахии и Афона. Его путь был тернист и преиспомогая постичь богословскую полнен опасности, ведь странствия подвижника принауку не по форме, а по духу.

Летом 1739 года Пётр в последний раз приезжает на каникулы в Полтаву, уже зная, что выберет монашескую жизнь. Вскоре он отправился к одному из настоятелей обители с просьбой взять его в послушники. Однако старец отказал юноше в просьбе. Он не увидел в нём должного смирения, поэтому отрок вынужден был покинуть стены обители и вернуться к обучению. Однако ненадолго.

Отказстарца ещё больше укрепил юношу в его намерении вступить на путь монашества. Этой дорогой он будет идти долгие годы, сменив несколько оби-

телей в Украине и Молдавии в по-

исках духовника и истинного монашества. В каждой

шлись на время жестоких конфессиональных войн. И только придя на Афон после долгих мытарств, он задержится здесь на целых семнадцать лет, основав обитель, что незримо присутствовала в его грёзах все эти годы. В ней он и принял по настоянию

Терзаемый своими устремлениями, он искал себе

духовника, пересекая границы государств - от Киева

братии монашеский постриг с именем Паисий. На Афоне к тому времени уже был вековой опыт монашеского устройства, который Паисий перенесёт далеко за пределы Афона, в Валахию, куда он вернётся с братией в зените своей славы. Скончался старец в возрасте семидесяти двух лет в Нямецком монастыре, в Румынии, оставшись в истории православия как устроитель старчества и просветитель.

#### Старчество святого Паисия

Преподобный, всю жизнь искавший свою обитель и своего духовника, сам стал духовным наставником для многочисленной братии, которая стекалась под его начало в основанный им Ильинский скит на Афоне.

Окончание на обороте

виться в путь. Вместе с многочисленной братией они

стали держать путь в Молдавию. Здесь, в Валахии,

он получает в управление один из выдающихся мо-

настырей - Нямецкий. Под его началом собралось

больше семисот монахов. За короткое время старцу

удалось кардинально поменять ход монашеской жиз-

ни в Румынии и молдавских землях.

#### Окончание. Начало на 1 стр.

Главными принципами монашеского сосуществования здесь стали общежитие и умная молитва; в качестве послушания – переписка и чтение святоотеческих книг и ежеутреннее и ежевечернее исповедание помыслов духовникам. Наставник, способный воспринять

чаяния неопытных послушников на пути к Богу, и стал тем стержнем монашеского жития, что давал

### 28 ноября – память прп. Паисия Величковского

го жития, что давал опору и направлял на истинный путь не контролем

«Внимательная молитва даруется тому, кто живёт в послушании духовному отцу, поскольку послушание делает всякого беспечальным и беспристрастным к миру, если только нашёл он учителя истинного и незаблуждающегося» (иеромонах Митрофан (Волкодав), «Основы духовной жизни по славянскому "Добротолюбию"»).

и жёстким подчинением, а со-участием, со-бытием.

На всё это был промысел Божий, ведь за период многолетних скитаний Паисий прошёл огромные расстояния – от Киева до Валахии и Афона. И эта траектория земных странствий – незримая проекция того пути, что преодолел он в обретении духовности. Старчество как форма монашеского устройства стало той давно искомой формой монашеского бытия, которую все эти годы Паисий тщетно пытался найти в других обителях, а обрёл – в собственной.

«Мы потому не приходим в совершенство и бедны благодатью, что не знаем, в чём начало, средина и совершенство добродетелям, от чего оскудение добродетели, что ко всякой добродетели примешивается порок тщеславия, который противодействует ей. Без знания сего мы напрасно трудимся» (там же).

Когда братство на Афоне стало терпеть притеснения турецких властей, старец решил вновь отпра-

Устройство монашеской жизни в Валахии действительно стало делом жизни преподобного. Основными принципами существования обителей стали нестяжательность, послушание, умная молитва, чтение книг, труд и благотворительность.

Вот что пишет старец Паисий об Иисусовой молитве: «Это – общее дело у человеков с ангелами; этою молитвою люди скоро приближаются к ангельскому житию. Молитва – источник всякому доброму делу и добродетелям и отгоняет от человека тьму страстей. Приобрети её, и будет душа твоя прежде смерти равноангельною. Молитва есть божественное веселие. Это единственный драгоценной меч; нет иного такого оружие, которое бы более её посекало бесов; она опаляет их, как огонь попаляет терние».

Главное требование к монахам – быть просвещённым человеком, служить Богу книжным делом. Братия активно занималась переводом книг святых отцов с греческих оригиналов. К тому же, здесь находилась и мощная переводческая база.

#### Переводческие труды прп. Паисия

Переписывание книг святых отцов Церкви занимало особое место в ежедневном распорядке. К такому послушанию подвижник тяготел ещё в юные годы, стремясь запечатлеть книжную мудрость, постичь все оттенки смыслов.

А началось всё с прозаического случая. В Любечском монастыре, что на левом берегу Днепра, его наставник, старец Иоаким, дал послушнику для чтения книгу Иоанна Лествичника. Труд настолько впечатлил юношу, что он переписал его, отрывая время от сна.

Преподобный Паисий Величковский зачитывался

трудами святых отцов, считая их своими наставниками. Душой он чувствовал значение этих сочинений для духовной жизни. Однако

большая часть святоотеческих книг была написана на греческом и недоступна для широкого изучения. Выучив греческий язык, Паисий начал искать первоисточники, поскольку в уже существовавших переводах часто встречались неточности и ошибки, которые мешали правильному пониманию важных истин.

Святой перевёл, исправил и собственноручно записал сорок четыре книги святых отцов. Один из фундаментальных трудов, перевённых им, – «Добротолюбие». На этих переводах святоотеческих трудов выросли поколения православных подвижников. «Добротолюбие» всегда было под рукой и преподобного Серафима Саровского.

#### Об умной, или внутренней, молитве

Вот что писал старец Паисий о внутренней молитве: «Пусть будет известно, что это Божественное делание священной умной молитвы было непрестанным делом древних Богоносных отцов наших, и на многих местах пустынных, и в общежительных монастырях, как солнце, просияло оно между монахами: в Синайской горе, в Египетском ските, в Нитрийской горе, в Иерусалиме и в монастырях, которые окрест Иерусалима, и просто сказать – на всём Востоке, в Цареграде, на Афонской горе и на морских островах; а в последние времена, благодатию Христовою, – и в Великой России».

В монастырях относительно поста вопросов не возникает, но люди, живущие в миру, часто пребывают в недоумении: как поститься, когда коллеги или домашние не постятся, когда нужно работать полный рабочий день и немало времени добираться до работы, когда одолевают болезни и немощи, усталость и стрессы? Оптинские старцы считали пост весьма важным и давали множество наставлений о посте и воздержании. В дни Рождественского поста предлагаем читателям в поучениях святых отцов черпать силы и вдохновение.

#### Почему мы постимся

Преподобный Амвросий писал о необходимости соблюдения постов:

«О необходимости соблюдения постов мы можем видеть и в Евангелии, во-первых, из примера Самого Господа, постившегося сорок дней в пусты-

не, хотя Он был Бог и не имел нужды в этом. Во-вторых, на вопрос учеников Своих, почему не могли изгнать беса из человека, Господь отвечал: "По неверию вашему". А потом прибавил: "Сей род не может выйти

иначе, как только от молитвы и поста" (Мк. 9:29). Кроме того, есть в Евангелии указание и на то, что мы должны соблюдать пост в среду и пятницу. В среду Господь предан был на распятие, а в пятницу

был распят».

Старец объяснял, почему мы воздерживаемся в пост от скоромной пиши:

«Пища же скоромная не есть скверна. Она не оскверняет, а утучняет тело человека. А святой апостол Павел говорит: "Если внешний наш человек и тлеет, то внутренний обновляется со дня на день" (2 Кор. 4:16). Внешним человеком он назвал тело, а внутренним душу».

Преподобный Варсонофий напоминал, что если мы угождаем плоти, то потребности её растут неимоверно быстро и подавляют всякое духовное движение души:

«Справедлива пословица: "Чем больше ешь, тем больше хочется". Если мы только утолим голод и жажду и займёмся делом или станем молиться, нас еда не будет отрывать от нашего занятия. Это я сам на себе испытал.

Если же мы угождаем плоти, то её потребности растут неимоверно быстро, так что подавляют всякое духовное движение души».

#### Как совместить пост и социальную жизнь?

Здесь также потребно рассуждение. Бывают такие банкеты и праздники, где наше присутствие совершенно необязательно, и можно спокойно отказаться от этого празднества, не нарушая пост. Бывают застолья, где можно незаметно для окружающих поесть чего-нибудь постного, не превозносясь своим постом над другими.

В случаях нарушения поста «ради гостей» препо-

добный Иосиф учил:

«Если когда ради гостей нарушишь воздержание, то смущаться не надо, а укоряй себя за это и приноси покаяние».

Преподобный Варсонофий наставлял:

«Пост бывает двоякий: внешний и внутренний. Первый есть воздержание от скоромной пищи, второй – воздержание всех наших чувств, особенно зрения, от всего нечистого и скверного. Тот и другой пост неразрывно связаны друг с другом. Некоторые люди всё внимание обращают только на внешний пост, совсем не понимая внутреннего.

Например, приходит такой человек куда-нибудь в общество, начинаются разговоры, в которых сплошь и рядом – осуждение ближних. Он принимает в них деятельное участие и много похищает от чести ближнего. Но вот наступает время ужина. Гостю предлагают скоромную пищу: котлетку, кусочек поросёночка и т. д. Он решительно отказывается.

мятозлобие и сему подобное. Вот истинный пост, какового от нас паче всего требует Господь».

Во время поста в нас часто просыпаются раздражительность, гневливость. Пост же должен высвобождать наши духовные силы для добрых дел.

#### Не вредит ли пост здоровью?

Старец Амвросий наставлял:

«Разумеется, иное дело, если кто нарушает пост по болезни и немощи телесной. А здоровые от поста бывают здоровее и добрее и сверх того долговечнее бывают, хотя на вид и тощими кажутся. При посте и воздержании и плоть не так бунтует, и сон не так одолевает, и пустых мыслей в голову меньше лезет, и охотнее духовные книги читаются и более понимаются».

Преподобный Варсонофий также объяснял своим чадам, что пост не только не вредит здоровью, но,

напротив, сохраняет его:

«А заповеди Господни не тяжки. Церковь Православная нам не мачеха, а мамашенька добрая, любвеобильная. Она предписывает нам, например, соблюдать умеренный пост, и он

нисколько не вредит здоровью, а, напротив, сохра-

И хорошие врачи, даже неверующие, теперь утверждают, что постоянно питаться мясом вредно: необходима по временам растительная пища – то есть, другими словами, прописывают пост. Теперь в Москве и других больших городах заводятся вегетарианские столовые, чтобы желудок отдохнул от мяса. Напротив, из-за постоянного употребления мясной пищи случаются всякие болезни».

# Оптинские старцы о посте

– Ну покушайте, – уговаривают хозяева, – ведь не то, что входит в уста, оскверняет человека, а то,

– Нет, я насчёт этого строг, – заявляет он, совершенно не сознавая, что, осуждая ближнего, он уже нарушил и даже совсем уничтожил пост».

#### Если пост кажется ненужным, излишним

Иногда люди отрицают значение поста, заявляют, что согласны со всеми заповедями, но вот соблюдать пост не хотят, не могут, считают ненужным, излишним. Старец Варсонофий по этому поводу говорил, что это вражьи помыслы: враг так настраивает, потому что ему ненавистен пост:

«Мы познаём силу поста и его значение хотя бы из того, что он как-то особенно ненавистен врагу. Приходят ко мне на совет и на исповедь – советую соблюдать святые посты. Со всем соглашаются, а как дело коснётся поста – не хочу, не могу и прочее. Враг так возбуждает: не хочется ему, чтобы соблюдались святые посты...».

#### Пост не цель, а средство

Отказ от скоромной пищи – внешняя сторона дела. И мы должны помнить, что соблюдаем посты не ради воздержания от пищи, а для того чтобы достичь высот на нашем духовном пути.

Преподобный Лев не одобрял тех, кто, оставив благоразумную умеренность, вдавался в чрезмерные телесные подвиги, надеясь спастись как будто ими одними:

«Не опровергаю воздержание, оно всегда имеет свои силы, но не в том его сущность и сила, чтобы пищи не кушать, но да изженет от сердца всякое па-

#### О неумеренном, неблагоразумном посте

Преподобный Амвросий предостерегал от неблагоразумного поста, когда человек, никогда ранее не постившийся, возлагает на себя неумеренный пост, возможно, и подстрекаемый бесом тщеславия:

«А то у нас тут был один пример неблагоразумного поста. Один помещик, проводивший жизнь в неге, захотел вдруг соблюсти суровый пост: велел себе во весь Великий пост толочь конопляное семя и ел его с квасом, и от такого крутого перехода от неги к посту так испортил свой желудок, что доктора в продолжении целого года не могли поправить его.

Впрочем, есть и святоотеческое слово, что мы должны быть не убийцами тела, а убийцами стра-

#### Искушения поста

Преподобный Амвросий учил:

«Воздержание нужно иметь не только от различных снедей и пития, но от страстей вообще: от гнева и раздражительности, от зазрения и осуждения, от тайного и явного возношения, от упрямства и неуместной настойчивости на своём и подобного».

#### Читаем с детьми

#### Продолжение. Начало в № 8 (393) Каин и Авель

Милосердный Бог дал Адаму и Еве детей. Самым старшим сыном был Каин, а другой, Авель, был помоложе его. Каин был земледельцем, Авель - пастухом. Об этих двух братьях я должен рассказать очень печальную историю.

Однажды Каин и Авель приносили жертвы Богу, каждый от себя. Каин развёл огонь и положил на него сноп спелых колосьев. Авель развёл огонь, заколол и положил на него самого лучшего ягнёнка, какой только был у него в стаде. Авель был добрый, благочестивый; он любил Бога и, принося свою усердную жертву, веровал в обещанного Спасителя. Каин приносил жертву только для вида, чтобы не сказали про него, что он не верит обещанию Бога и не любит Его. Он приносил жертву так же, как и мы часто молимся Богу, потому что нас заставляют, или ходим в церковь потому только, что нас туда посылают или водят. Как часто мы читаем молитву или стоим в церкви, а сами думаем о постороннем, торопимся поскорее прочитать молитвы и ждём не дождёмся, скоро ли отойдёт служба в церкви, чтобы убежать и поиграть с товарищами.

Дети! Бог видит, что думает человек. Он видел усердие и веру Авеля, принял его жертву и показал, что она Ему угодна. Дым от жертвы Авеля поднялся к небу, а дым от жертвы Каина стлался по земле. Да! Бог не принял жертву от Каина и, чтобы Каин впредь

молился с большей верой и усердием, показал ему Своё недовольство. Что же, дети, вы думаете, Каин исправился? Нет! Ему стало досадно, что его жертва не угодна Богу, и он очень рассердился на своего брата.

Когда Каин всё больше и больше сердился, Милосердный Бог сказал ему: «Что ты сердишься, Каин? И почему у тебя такое печальное лицо? Перестань сердиться, это - грех».

Но Каин не послушался Бога и всё больше и больше сердился на Авеля. И знаете ли, дети, что он сделал изза своей злобы? Он позвал Авеля в поле, завёл его подальше от жилища родите-

лей и там убил своего брата. Ему не жалко было убивать его; он не хотел и слышать, когда бедный Авель со слезами на глазах просил у него пощады, он не захотел подумать о том, что по убитому Авелю будут горевать и плакать отец и мать. Вот до чего довели Каина зависть и гнев. Убил человека, своего родного брата, загубил невинную душу...

Идёт Каин домой и думает, что никто не видел, как он убил своего брата. Не видели люди, но видел Бог, Который всё и везде видит, от Которого мы не можем ничего скрыть, Который видит не только то, что мы сделали, но и то, что ещё хотим сделать. И вот является Каину Сам Бог и для того, чтобы побудить его к раскаянию, спрашивает: «Каин, где твой брат Авель?» Скрытный и грубый Каин отвечает: «Я не знаю, где он. Разве я сторож брату моему?

Тогда Милосердный Бог сказал: «Каин! Каин! Что ты сделал?! Там лежит твой мёртвый брат, весь в крови, которая взывает ко Мне. И за то, что ты убил бра-

та своего, будь ты проклят. Не смей оставаться в этой стороне, удались от своих родителей и беги дальше отсюда. Но куда ни придёшь ты, нигде не будешь иметь покоя. Всегда будет мучить тебя совесть за то, что ты убил без всякой вины своего брата». Тогда Каин сказал: «Да, Господи, теперь я вижу, что грех мой велик и Ты не простишь его мне». И представьте, дети, Каин, который без всякой жалости убил своего бедного брата, стал бояться, как бы его самого не убили. Он говорит: «Каждый, кто встретится со мной, убьёт меня!» Но Господь отметил Каина особым знаком, чтобы никто из встречавшихся с ним не мог убить его.

И вот пошёл несчастный Каин подальше от родных мест, в чужую землю. Но его сердце всегда замирало от страха, и постоянно мучила его совесть. Падал с дерева листок, и он от страха бросался в сторону. Куда бы ни садился он отдохнуть, везде чудилось ему, что лежит перед ним в крови Авель. Ему казалось, что за каждым кустом сидит убийца, который сейчас убьёт его. Но люди, глядя на этого стонущего от угрызений совести, трясущего-

ся и дико озирающегося по сторонам человека, старались не встречаться с ним и убегали, увидев Каина.

#### Сиф. Дети Сифа и дети Каина

Адам и Ева очень скучали и горько плакали по своему любимому сыну Авелю. Бог, желая утешить их, дал им вместо Авеля такого же доброго и послушного сына Сифа. Вырос Сиф, и у него родились дети. Он старался воспитать их, учил их молиться Богу, любить друг друга, никого не обижать; внушал им, что нужно трудиться, разъяснял, что вредно и грешно ссориться, обманывать других, а тем более убивать.

# Священная история в простых рассказах

Каин не учил своих детей добру, и они оказались злыми, не боялись Бога и не молились Ему, ссорились между собой и обижали детей Сифа.

Дети и внуки Сифа сначала не знались с детьми Каина и жили хорошо; потом начали с ними знакомиться; и, наконец, потомки Сифа стали созда-

вать семьи с потомками Каина. И что же, дети?.. Вы, разумеется, понимаете, что знакомство и дружба с плохими людьми никогда не приводят к добру.

Вы знаете, что плохой товарищ не научит вас ничему хорошему; он научит вас лениться, обманывать, браниться, воровать, драться и другим дурным поступкам.

Так случилось и с потомками Сифа. От потомков Каина они стали перенимать дурные привычки, перестали слушать Бога и, наконец, совсем потеряли веру в Него.

Они думали уже не о том, чтобы делать добро, которое Бог любит и за которое награждает людей, а забо-

тились только о том, чтобы жить спокойнее и веселее, иметь больше удовольствий.

#### Ной

Хотя люди своими злыми наклонностями и делами огорчали Бога, но Он всё-таки любил их. Хотя они и заслуживали наказания, но Бог медлил наказывать их. Он уговаривал людей, чтобы они исправились, но люди не слушали Его. Наконец Бог дал людям для исправления 120 лет и сказал им, что если они за это

время не исправятся, Он накажет их и они погибнут. Да, дети! 120 лет - долгое, очень долгое время, и вы можете понять, что Господь долго терпит, прежде чем накажет. Только тогда, когда люди совсем не хотят слушать Его, Он наказывает их.

> Прошло 120 лет. И как вы думаете, дети, исправились люди, стали молиться, сделались добрыми? Нет! Они сделались ещё хуже, чем были прежде.

Дошло наконец до того, что на всей земле не осталось добрых людей, и среди многих тысяч людей был только один человек, который оставался добрым и благочестивым и жил так, как велел Бог. Человека этого звали Ноем.

Скажите, дети, что делать с такими упрямыми детьми, которые как будто насмехаются над своими родителями и учителями, не слушаются, когда их ласково просят исправиться, и не боятся, когда им говорят, что их накажут? Неужели постоянно прощать им и терпеть

их леность и шалости?

Скажите, что делать с такими детьми? Да, их следует наказать! Но вот что я скажу вам, дети. Вы никогда не думайте, что родителям и учителям приятно наказывать детей.

Нет! И неприятно, и жалко. А что же делать, когда нет других средств унять шалунов?! Так и Милосердный Бог. Чего он ни делал, чтобы исправить и спасти

людей! Он уговаривал людей, делал им много добра и, наконец, обещал наказать их. И когда всё это нисколько не подействовало на людей, Он прогневался на них и послал им наказание. Вот до чего довели Его люди своими грехами и упрямством. Они прогневили Бога и подверглись страшному наказанию. Бог решил истребить людей Всемирным потопом, низвергнуть на землю такую большую воду, в которой потонули бы все люди.

#### Ковчег

Одного праведного Ноя, который был послушен Богу и был добрым, благочестивым человеком, с его добрым семейством Бог спас от Всемирного потопа. Бог явился Ною и сказал ему: «Ной, люди сделались очень злыми и не хотят исправляться. Я истреблю их, пошлю на землю такую большую воду, что все люди потонут. Но ты, жена твоя и три сына с жёнами не потонете, потому что вы остались добрыми». И велел Бог Ною построить из дерева ковчег. Ковчег походил на огромный корабль, только у корабля так же, как у лодок, нос делают острый, а ковчег был четырехугольный.

Трудно было Ною с сыновьями – вчетвером – строить ковчег. Сколько нужно было вырубить и натаскать больших деревьев, обрубить и сколотить их!

Ковчег был очень длинный, широкий и высокий. Вы только подумайте: в ковчеге было три этажа!

Бог научил Ноя осмолить ковчег снаружи и внутри, велел ему сделать сбоку ковчега дверь, а сверху, на крыше, узкое длинное окно, которое тоже закрывалось бы и открывалось. Бог велел Ною взять с собой в ковчег и животных, которые не могут жить в воде: коров, овец и коз, а также голубей и горлиц по 14 штук, а остальных животных и птиц - по одной паре. Рыб, уток и гусей Ною, разумеется, не нужно было брать с собой в ковчег, они могли свободно жить в воде и на воде.

Когда ковчег был построен, когда Ной для себя и своего семейства заготовил пищу, а для зверей корм, Бог сказал ему, что через неделю начнётся потоп.

Ной вошёл с семейством в ковчег; за ними в ковчег, по воле Божией, вошли и звери: пара львов, пара слонов, пара лошадей, ослов, оленей, зайцев, медведей, собак, кошек и разных зверей и животных - по паре. Влетели в ковчег и петух с курицей, воробьи, павлины, вороны, попугаи, чижики и дру-

гие птицы - тоже по паре.

Потом Сам Бог закрыл дверь ковчега, чтобы в него не попала вода. Вот как Бог любит и бережёт добрых людей, которые Его любят и слушают.

#### Потоп

И вот начался потоп. Пошёл сильный дождь, такой сильный, какой только может идти. Вода просто лилась с неба. Прошли день и ночь, но и на следующий день дождь не переставал. Немного прошло времени, а уже появилась большая вода. Моря и озёра вышли из берегов, а реки становились всё шире и шире. На другой день вода попала в дома. Людям сделалось страшно, они совсем не знали, куда деваться от воды. Когда вода поднялась

выше, люди стали залезать на крыши. Но дождь всё не переставал лить, и вода поднималась всё выше и выше. Много злых людей уже потонуло. Другие, которые умели хорошо лазить, влезали на высокие деревья и там прятались. Но вода дошла и туда, а вскоре покрыла и самые высокие деревья. Такой большой воды вы никогда и не видали. Людям, которые ещё остались в живых, было очень страшно. Некоторые из них забрались на самые высокие горы. Но вода поднималась всё выше и выше и – подумайте только! - поднялась выше самых высоких гор!

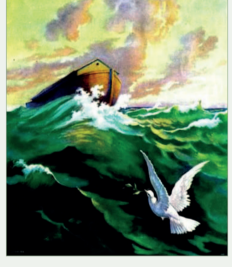
Вот, кроме воды и неба, ничего не видно: ни домов, ни деревьев, ни гор. Только вода и вода. А злые люди все-все потонули.

Но постойте! Что-то такое видно! Это Ноев ковчег тихо и спокойно плывёт по воде, плывёт по воде так тихо, как плывёт листочек по ручейку. Ни одна капля воды не попала в ковчег, и люди и животные, находившиеся там, были в совершенной безопасности.

Сорок дней и сорок ночей шёл дождь, ни на минуту не переставая. Перестал дождь, но прибывала вода из морей в течение ста пятидесяти дней. Долго плавал ковчег. Наконец Бог послал ветер, вода стала спадать, и ковчег остановился на одной горе.

Ковчег остановился на одной из гор Араратских. Эти горы в Армении, земле около Кавказа, о которой вы, дети, может быть, и слышали что-нибудь.

Показались уже вершины гор. Ной подождал сорок дней, открыл окно в крыше ковчега и выпустил ворона (большую черную птицу). Ворон летал, прилетал, садился на крышу ковчега, но в ковчег вернуться не захотел. Видимо, ворон мог находить себе пищу на земле, как у нас грачи весной на проталинах.



Окончание на 4 стр.

#### Читаем с детьми

#### Окончание. Начало на 3 стр.

Через неделю Ной выпустил голубку, но голубка вернулась назад, потому что не нашла сухой земли, по которой голуби любят ходить. Ной протянул руку и взял милую птичку. «Вода, – подумал он, – значит, ещё довольно высока». Через неделю он опять открыл окно и выпустил голубку.

Полетав немного, она вернулась назад и принесла в своём клюве веточку одного дерева, которое называется масличным, потому что из него приготавливают деревянное масло, которое у нас горит в лампадах перед образами. Обрадовался Ной и подумал: «Должно быть, вода очень убыла. Деревья, значит, уже вышли из воды, иначе откуда бы голубка достала масличную веточку? Значит, скоро можно будет выйти из ковчега».

Ной подождал ещё неделю и в третий раз выпустил голубку. Весело вспорхнула она и далеко улетела. Но назад уже не вернулась.

Когда земля совсем просохла, Бог сказал Ною: «Выйди из ковчега с женой твоей, сыновьями и их жёнами; выведи и животных, пусть они разойдутся по земле и размножаются».

Тогда Ной открыл двери ковчега и вышел с женой и детьми, потом выпустил всех зверей, которых взял с собой. Нужно было видеть, с какой радостью выпрыгнули животные и вылетели птицы. О, как они были рады, что очутились на свежем воздухе, на свободе! Ведь они были в ковчеге целый год.

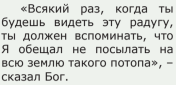
Выйдя из ковчега, Ной помолился Богу и поблагодарил Его за спасение. Он построил жертвенник из камней наподобие высокого, широкого и длинного стола и на нём принёс Милосердному Богу в жертву

несколько чистых животных и птиц с живой верой в будущего тогда (ныне пришедшего) Спасителя всего мира, Господа нашего Иисуса Христа.

Он встал на колени и поблагодарил Бога за то, что Он сохранил жизнь ему, его жене и детям. Вера и мо-

литва Ноя были угодны Богу, и Он обещал Ною впредь не наказывать людей таким потопом. «Нет! – сказал Бог. – До тех пор пока стоит земля, посев и жатва, мороз и жара, лето и зима, день и ночь будут, не переставая, идти своим чередом. А чтобы ты поверил, что Я сдержу Своё слово, взгляни на небо». Ной взглянул. И что же он увидел? Чудную, красивую радугу.

# СВЯЩСННАЯ ИСТОРИЯ в простых рассказах



И Милосердный Бог сдержал Своё слово. До сих пор ещё не было на земле такой большой воды и, разумеется, не будет никогда.

Но, дети, если мы не будем слушаться Бога, будем злы, ленивы, непослушны старшим, будем браниться, обижать друг друга, Бог накажет нас; у Него и кроме потопа много наказаний для грешников, которые не хотят покаяться и исправиться.

#### Сим, Хам, Иафет

Я уже говорил вам, что у Ноя было три сына: одного звали Симом, другого Хамом,

третьего Иафетом. Я расскажу вам, что сделал Хам, и знаю, что вам, как добрым детям, это не понравится. Когда Ной вышел из ковчега, он взял участок зем-

ли, обработал поля и засеял их. Около своего дома он развёл виноградник. Знаете ли, дети, что такое виноград? Некоторые из вас кушали виноград, а другие, может быть, даже и не видали его. Виноград – это крупная зелёная, а иногда и тёмная ягода, которая растёт на деревьях большими кистями, как у нас рябина, только виноград больше и слаще рябины. В нём очень вкусный сок, который выжимают и из которого делают виноградное вино. Вот, когда у Ноя созрел виноград, он собрал ягоды, выжал из них сок, у него и вышло вино.

Как-то раз он выпил этого сока немного более обыкновенного, потому что ещё не знал его хмельной силы. У него закружилась голова, он зашатался и, не успев дойти до постели, лёг посреди шатра своего, не прикрывшись как следует, и уснул. Это увидел Хам. Тотчас побежал он за своими братьями и сказал: «Ступайте скорее сюда. Посмотрите, как неприлично обнажился отец». При этом он смеялся над действительно неприличным положением своего отца. Два других брата взяли покрывало, положили его к себе на плечи, вошли в шатёр, повернувшись спиной, и прикрыли наготу отца. Они и не посмотрели, даже не посмели видеть, как лежит их отец.

Прекрасно поступили эти два брата. Но Хам поступил плохо. Так злые дети насмехаются над поступками своих родителей.

Когда Ной проснулся, он узнал, что сделал Хам и как поступили при этом другие сыновья. Он очень рассердился на Хама и пророчески сказал ему: «Хам, я всё узнал, что ты сделал. Ты смеялся надо мной, твоим отцом. Не будет счастья тебе и твоим детям. Сын твой Ханаан будет рабом рабов твоих братьев».

А Симу и Иафету отец сказал: «Пусть Милосердный Бог пошлёт вам счастье; в потомстве Сима будет сохраняться истинное богопочтение, потомки Иафета займут наибольшее пространство земли и получат вместе с первым благословение Божие».

Благочестивый Ной ещё долго жил после потопа. Бог дал ему прожить почти до 1000 лет (950). И другие люди до потопа жили очень долго. Вот теперь спросите какого-нибудь старика или какую-нибудь старушку: «Сколько тебе, дедушка (или бабушка), лет?» Семьдесят, восемьдесят, а уже в 100 лет старичка или старушку трудно найти. До 100 лет очень немногим Бог даёт дожить. А до потопа: Адам жил 930 лет, Сиф – 913 лет. Дольше всех жил на земле Мафусаил – 969 лет. Вот как долго жили люди до

Когда Ной умер, на земле уже снова жило много людей.

Продолжение следует

### Рассказы для детей

# Ecnu Bor nozbonut

«К бабушке, к бабушке!» – весело перекликаются мысли. Катя сидит у самого окна, прижавшись щекой к холодному стеклу, и смотрит на бегущие берёзки, ёлочки, поля...

«Тук-тук, тук-тук», – как-то тоже радостно стучат колёса поезда. Как долго Катя уговаривала своих родителей, чтобы они отпустили её к бабушке! Но папа не хотел отпускать её, он говорил, что у бабушки появились «отклонения» в связи со старостью, что она теперь непрестанно молится и псалмы читает, а это может вредно отразиться на ребёнке. Подумать только, целый год Катюша была лишена общения со своей дорогой бабулей!

Мама больше молчала, но перед отъездом и она дала дочери строгие наставления:

– Ты теперь совсем взрослая, – говорила она. – Тебе почти двенадцать лет, и я очень тебя прошу, не обращай внимания на бабушкины нравоучения. Я не хочу, чтобы её «вероувлечение» отразилось на тебе.

Катенька совсем не переживала за себя, она считала, что она достаточно грамотна, чтобы возразить идеям религии. Но в своём юном сердце она сознавала, что любит свою бабушку, как и прежде.

На перроне девочку встретили и дедушка, и бабушка, и даже старый пёс Дунай приплёлся. Сколько было восторга! Бабушка обнимала свою внучку и плакала от радости:

 Как же ты выросла! – прижимая девочку к себе, говорила она.

А вечером все сидели за столом, пили ароматный малиновый чай и ели ватрушки. Катя сразу отметила для себя, что ничего странного с бабушкой не происходит. Разве только то, что она часто о Господе вспоминает.

- Бабуля, спрашивала Катя, а ты будешь этим летом тыкву выращивать?
- Если Бог позволит, то буду, отвечала бабушка.
- Бабуля, интересовалась Катя, а у тебя будут огород конём пахать?
  - Если Господу будет угодно, будут.

лась она.

- Бабушка, скажи, а когда я приеду к тебе летом, мы пойдём с тобой в лес за малиной или черникой? заглядывая в смеющиеся глаза, спрашивала Катя.
  - Если живы будем, то пойдём, был ответ.
- Такие ответы приводили девочку в замешательство.
   А почему мы, вдруг, не будем живы? допытыва-
- А потому, нараспев отвечала бабушка, что мы не

знаем, что принесёт нам завтрашний день. Ведь со мной, например, может что-нибудь случиться...

Катя удивлялась, что о таких вещах, как беда или смерть, бабушка рассуждает очень спокойно и без всякого страха.

– Вся наша жизнь, – говорила она, – в руках Бога, и Он управляет ею...

Катя сидела и смотрела, как бабушкины руки проворно мнут пышное тесто. Потом бабушка раскатала его скалкой, положила начинку и стала сворачивать конвертики. Катя очень любила бабушкины пироги, особенно с курагой.

- Вот поем сегодня всяких разных пирогов, мечтательно сказала Катя.
- Если Бог позволит, добавила бабушка, ставя противень в печь.
- А почему это Он не позволит? усмехнулась Катя. Надеюсь, я не умру сейчас, и уж никак того не может быть, чтобы у тебя все пироги разом сгорели в печи...
- Как знать, как знать... приговаривала бабушка, укладывая очередной пирог для расстойки.

Надо заметить, что с некоторыми рассуждениями Катя была согласна. Например, о планах на год или на два вперёд. Конечно же, за год может всё измениться, и все планы могут разрушиться. Но надо же иметь хоть какоето чувство уверенности в том, что ты делаешь сейчас.

А я у Бога и спрашивать не буду, – после некоторого молчания отметила Катя.

Бабушка ничего не ответила на этот протест, только тихонько стала что-то напевать. Когда же бабушка выставила румяные пироги на стол и всех пригласила кушать, Катя вдруг почувствовала резкую боль в животе. Есть она сейчас не могла. Живот крутило так, что ей пришлось лечь на кровать и поджать под себя ноги. Но это не помогло. «Полежу немного, – думала девочка, – и всё пройдёт». Но боль в животе не прошла и на следующий день. Напрасно дедушка приносил аппетитный кусок пирога и чай. Катя даже смотреть на пищу не хотела. И только тогда, когда последний пирог был съеден, девочке стало легче. Боль ушла, как её и не было. О многом девочке пришлось поразмыслить: о своих делах, словах и планах.

Как жаль, что неделя так быстро пролетела! Катя сидит у окна, погрузившись в свои мысли и планы, прижавшись щекой к холодному стеклу. «Тук-тук, тук-тук», – снова и снова поёт свою песню поезд. «Как всё же хорошо в деревне, – думает Катя, – я обязательно приеду к бабушке с дедушкой на лето. С бабушкой будем ходить в лес, а с дедкой на рыбалку поедем... если Бог позволит».

Галина Шперлинг

### Ошечник

Преподобный Гелен с малых лет жил в пустынном монастыре, строго соблюдал постнический устав и уже в отрочестве получил от Бога дар творить чудеса.

Случилось, что он отправился навестить больных братий, живших в отдалённой келье. Преподобный нёс тяжёлую корзину и очень устал. Вдруг он увидел стадо диких ослов.

– Во имя Господа Иисуса Христа пусть один из вас подойдёт и понесёт мою корзину! – воскликнул Гелен. К нему подошёл осёл и, как ручное, домашнее животное, повёз на спине и корзину, и монаха.

Как-то в воскресенье Гелен пришёл в один монастырь к литургии, а службы не было: братия объяснили, что священник живёт на том берегу и не может переправиться через Нил, потому что боится крокодила.

– Если хотите, я привезу вашего пастыря, – сказал преподобный и пошёл к реке.

Как только он призвал имя Божие, из воды выполз огромный зверь. Крокодиллюдоед со страхом склонил голову перед Геленом и послушно перевёз его на другой берег.

Священник удивился, что его зовут ехать в монастырь, не приготовив хорошей лодки.

– Не бойся, отче, лодка будет, – успокоил его Гелен и велел явиться крокодилу. Встав к нему на спину, преподобный стал звать своего спутника – но тот бросился бежать.

Тогда Гелен один отправился в монастырь и, выйдя на берег, сказал зверю:

– Лучше тебе погибнуть, чем быть виноватым в гибели стольких людей!

И крокодил тотчас издох.



Апостол Андрей Первозванный – один из двенадцати учеников Христа. Происходивший из Вифсаиды, апостол Андрей жил в Капернауме в одном доме вместе с братом Симоном Петром. Отца Петра и Андрея звали Иона. Согласно Евангелию от Иоанна, Андрей Первозванный был одним из двух учеников св. Иоанна Предтечи, которые после свидетельства пророка о Христе в Вифании последовали за Спасителем. Став первым учеником Христа (отчего в церковной традиции он и именуется Первозванным) и проведя с Ним

день, Андрей затем привёл к Нему брата. По свидетельству евангелистов Матфея и Марка, Андрей Первозванный и Пётр заМатфия. Затем Андрей Первозванный двинулся на восток. В Амисе он вместе с Матфием и семью другими учениками проповедовал в синагоге, которую превратил в храм Богородицы. Из Трапезунда Андрей Первозванный пришёл в Иверию и через Парфию возвратился в Иерусалим. В следующем путешествии апостол направился из Антиохии в Ефес. Оттуда, после явления Христа, повелевшего идти в Скифию, Андрей Первозванный отправился во Фригию и Никею.

этого грузинские богословы преподобные Георгий Святогорец и Ефрем Мцире (2-я половина XI в.) неоднократно защищали автокефальные права Грузинской Церкви в спорах с Антиохийским Патриархатом.

Основой преданий о посещении Русской земли Андреем Первозванным является свидетельство Оригена о Скифии как об апостольском уделе апостола (Евсевий. Церковная история. III. 1).

В житии Андрея Первозванного, составленном Епифанием Монахом, сообщается, что во время тре-

тьего путешествия апостол, пройдя по Южному и Восточному Причерноморью, достиг Крыма и немалое время провёл

в Херсонесе. Это житие пользовалось большим авторитетом во всех православных Церквах, в конце XI в. появился его славянский перевод. Кроме того, на Руси было создано оригинальное сказание о посещении Андрем Первозванным русских пределов – «Слово о проявлении Крещения Рускыя земля святаго апостола Андрея, како приходил в Русь», сохранившееся в составе «Повести временных лет». Согласно этому тексту, Андрей Первозванный, прибывший из Синопы в Корсунь (Херсонес), узнал о близости Днепровского устья и «въсхоте поити в Римъ»; поднявшись вверх по Днепру, он благословил место будущего Киева, а затем отправился на север, в землю словен, где позднее возник Новго-

род; подивившись местным обычаям, апостол отбыл

в Рим, а оттуда вернулся в Синопу.

К XI в. относится рост почитания Андрея Первозванного на Руси: в 1030 г. Всеволод Ярославич, младший сын князя Ярослава Мудрого, получил в крещении имя Андрей, в 1086 г. он основал в Киеве Андреевский (Янчин) монастырь. В 1089 г. Переяславский митрополит Ефрем освятил построенный им в Переяславле каменный собор во имя Андрея Первозванного, в конце XI в. в Новгороде был построен храм во имя Андрея Первозванного. В это же время память апостола была внесена во все виды русских календарей. Древнейшие упоминания Андрея Первозванного находятся в месяцесловах Евангелий - Реймсского 1-й пол. XI в., Остромирова 1056-1057 гг. и Архангельского 1092 г. В Минее 1097 г. содержится служба святому апостолу Андрею.

Во второй половине XVI в. было составлено «Сказание кратко о создании пречестныа обители боголепнаго Преображениа Господа Бога Спаса нашего Иисуса Христа

на Валааме и отчасти повесть о преподобных святых отец тоя же обители началник Сергиа и Германа и о принесении святых мощей их», где говорится о посещении апостолом островава Валаам. Таким образом, подкреплённое новгородскими преданиями, начальное киевское сказание о путешествии Андрея Первозванного по Днепру и Волхову обратилось в традицию об апостольской проповеди по всей Русской земле. Со времён царя Иоанна Васильевича IV Грозного об этом заявлялось в случаях, когда требовалось защитить самостоятельность России в церковных делах.

При императоре Петре I Алексеевиче, считавшем Андрея Первозванного своим покровителем, имя «крестителя земли Русской» получил главный орден Российской империи, а андреевский крест стал изображаться на флагах Российского флота. В 1716 г. ковчег с мощами св. апостола Андрея Первозванного был положен в основание Троицкого собора Александро-Невской Лавры.

## 13 декабря — Апостола Андрея Первозванного

нимались рыбной ловлей, во время которой они вместе с Иаковом и Иоанном были призваны Спасителем на берегу Геннисаретского озера. При согласовании данного сообщения с Евангелием от Иоанна, это призвание обычно считается вторым, происшедшим после возвращения Христа из пустыни.

При чудесном насыщении пяти тысяч человек именно он сообщает Христу об имеющихся пяти хлебах и двух рыбах (Ин. 6:8-9), а в истории с эллинами, пришедшими в Иерусалим на Пасху, Филипп, к которому они вначале обратились, передал их просьбу Андрею Первозванному, и уже вместе они пошли к Господу (Ин. 12:21-22). Андрей Первозванный вместе с тремя избранными учениками Христа, Петром, Иаковом и Иоанном, был участником беседы Спасителя на Масличной горе о гря-

дущем конце мира (Мк. 13:3). В числе двенадцати учеников Андрей Первозванный присутствовал на Тайной вечере и при явлениях Христа апостолам после Воскресения, а также при Вознесении Спасителя (Деян. 1:13). Последнее, что известно об апостоле Андрее из Нового Завета, – это его участие вместе со всеми в выборе двенадцатого апостола вместо Иуды Искариота и присутствие при схождении Святого Духа на праздник Пятидесятницы (Деян. 2:1).

К середине II в. по Р. Х. восходят апокрифические «Деяния Андрея». Согласно их тексту, апостол начал проповедь Евангелия на южном берегу Чёрного моря, двигаясь через Понт и Вифинию на запад.

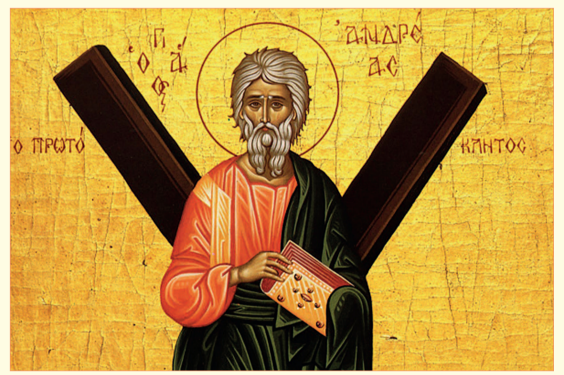
В Византии в результате переработки древних преданий создавались развёрнутые канонические жития апостола. Наибольшее распространение и признание получило «Житие

Андрея», созданное между 815 и 843 гг. Епифанием Монахом, который прошёл по предполагаемому пути Андрея Первозванного, собирая предания о нём.

Посетив Амасию, Синопу, Никею и Никомидию, Андрей Первозванный переправился в Византий (будущий Константинополь) и попал во Фракию, а оттуда – в Македонию, где посетил города Филиппы и Фессалонику. Затем он отправился в Ахайю, где посетил города Патры, Коринф и Мегару. На протяжении всего пути апостол совершал многочисленные чудеса и исцеления. Заключённый в Патрах в тюрьму, он принял мученическую кончину – распятие на кресте. Начиная с IX в. кончину апостола принято датировать правлением императора Нерона (около 67 г. по Р. Х.).

По Епифанию, Андрей Первозванный совершил из Иерусалима три путешествия вдоль берегов Чёрного моря, причем всегда по маршруту юг – восток – север. В первом он посетил вместе с Петром Антиохию, Тиану, Анкиру, Синопу, где освободил из темницы

Через два года он посетил Никомидию, Ираклию Понтийскую, Амастриду и Синопу, где жители избили его за прежнее избавление Матфия и где он обращал многих ко Христу, воскресив убитого горожанина. Оттуда он отправился в Амис, Трапезунд и Самосату, где дискутировал с греческими философами. В последнем путешествии Андрей Первозванный со спутниками проходил через Эдессу, где оставил апостола Фаддея, в Иверию и Сусанию (Сванети?). Оставив там апостола Матфия, он перешёл в Аланию и Абазгию, где расстался с другим своим спутником, апостолом Симоном Кананитом. Через Зихию, где Андрей Первозванный едва избежал гибели, он прибыл в Боспор, жители которого охотно внимали его проповеди, а затем в Феодосию и «упорствующий в язычестве» Херсонес.



Оттуда он переправился назад в Синопу, где поставил епископом Филолога, а оттуда через Халкидон (где был поставлен епископ Тихик) прибыл в Византий. Сделав епископом Аргиропольским Стахия и заложив на акрополе храм Богородицы (предание об основании Андреем Первозванным епископской кафедры в Аргирополе, пригороде Византия, со временем стало важным аргументом в полемике Константинополя и Рима по вопросу об иерархии Патриарших Престолов), Андрей Первозванный направился через Ираклию Фракийскую и Македонию в Патры. Епифаний начинает греческую часть жития с обращения апостолом Максимиллы, жены ахейского проконсула Эгеата, и его брата Стратокла, за что Андрей Первозванный был заключён в тюрьму и затем распят на кресте. На «Житие» Епифания опирались все последующие авторы, писавшие об Андрее Первозванном.

Проповедническая деятельность Андрея Первозванного на территории Грузии считалась Грузинской Церковью неопровержимым фактом. На основании

#### Вопросы священнику

Когда можно есть рыбу в Рождественском посту?

Чтобы узнать, когда можно есть рыбу в Рождественском посту, не обязательно ежедневно заглядывать в церковный календарь. Можно запомнить простые правила.

Рождественский пост, в отличие, например, от Великого или Успенского поста, считается не строгим. То есть в течение сорока дней перед праздником верующие отказываются от молочных и мясных продуктов и яиц, но могут позволить себе рыбные блюда – только не каждый день. В среду и пятницу – дни, в которые предполагается воздержание практически в течение всего года, – следует обходиться растительной пищей. Если праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы (4 декабря) выпадает

на среду или пятницу, то уставом разрешается рыба. Примерно с середины поста, после дня памяти святителя Николая (19 декабря), устав позволяет

святителя Николая (19 декабря), устав позволяет есть рыбу только по субботам и воскресеньям. А непосредственно перед самим Рождеством (со 2-го по 6-е января) мы отказываемся от рыбы вовсе.

Необходимо помнить, что пост – это не принуждение, а добровольно взятое человеком на себя обязательство. Соблюдать его нужно, ориентируясь на собственные жизненные обстоятельства и не делая пищевые ограничения самоцелью. Смысл поста не в том, чтобы считать, сколько за это время было съедено рыбок, а в том, чтобы исправить хотя бы один изъян души.

В праздник, к которому ведет сорокадневный путь Рождественского поста, Церковь вспоминает, как две тысячи лет назад в мир явился Сын Божий. Господь Сам пришёл к человеку, чтобы помочь, исцелить, спасти. Веря в это и пытаясь осмыслить Его

величайшую любовь, каждый христианин старается исправить хоть что-то в своей жизни и сделать хоть что-то для Hero.

Безусловно, несъеденная рыбная котлета – не жертва для Бога. Но это дисциплинарное упражнение – самое лёгкое. Гораздо сложнее сдержаться, когда дело касается более серьёзных вещей – дурных привычек, конфликтных ситуаций... Но если начинать с простого, то есть надежда, что в конце поста мы сможем прийти к Младенцу Христу со своим маленьким подарком – искренним раскаянием и отказом от какого-то своего греха.

#### Дорогие братья и сёстры!

Вопросы в рубрику можно присылать на электронную почту епархии tdeu@mail.ru и по адресу: г. Тирасполь, ул. Шевченко, 25. Будем рады ответить на ваши письма.

#### Уважаемые читатели!

Просим вас не использовать газету в бытовых и эзяйственных нуждах. На её страницах печатаются молитвословия и священные изображения не нужна, подарите её или предайте огню.

Газета «Православное Приднестровье зарегистрирована в Министерстве цифрового развития связи и массовых коммуникаций ПМР. Свидетельство № 91/1 от 26.12.2001 г.

Учредитель: Тираспольско Дубоссарская епархия Молдавской митрополии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

Адрес редакции: 3300, г.Тирасполь ул. Шевченко, 25 тел.: (+373 533) 9-52-18, 9-56-74 E-mail: tdeu@mail.ru Официальный сайт епархии: www.diocese-tiras.org

Газета отпечатана с предоставленного оригинал-макета в ЗАО «Типар» ПМР, МД-3300, г. Тирасполь, Магистральный, 10 a.

Объём -1,5 печатных листа. Тираж: 3000 экз. Заказ № 1523

> Редактор протоиерей Александр Фёдоров.

Газета выходит один раз в месяц

спространяется бесплатно.

> Подписано в печать 28.11.2025 г.

ноябрь 2025 г. № 11 (396)

#### Эхо событий

16 ОКТЯБРЯ Его Высокопреосвященство



архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва в селе Терновка Слободзейского района совершил освящение накупольного креста для строящегося храма во имя прп. Параскевы Сербской.

По завершении чина освящения увенчан-

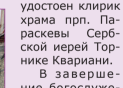
ный освящённым крестом купол был водружён на строящийся храм.

27 ОКТЯБРЯ, в день памяти прп. Параскевы Сербской, Божественную литургию в строящемся Параскевинском храме села Терновка совершил Его Высокопреосвященство архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва, которого у входа в храм встретили представители духовенства и глава Терновской администрации А. Н. Плешкан.

За богослужением Владыке сослужил собор духовенства Тираспольско-Дубоссарской епархии и епархий Молдавской Митрополии.



На малом входе к престольному празднику очередной богослужебно-иерархической награды – права ношения камилавки – был



В завершение богослужения был совершён крестный ход вокруг строящегося храма, во время которого архиепископ Савва прочёл подобающий случаю отрывок из Святого Еван-

гелия, а верующих окропляли святой водой.

2 НОЯБРЯ, в Неделю 21-ю по Пятидесятнице, день десятилетней годовщины престав-



ления протоиерея Василия Данилеску, в храме Архангела Михаила города Слободзеи Божественную литургию совершили Высокопреосвященнейшие Савва, архиепископ Тираспольский и Дубоссарский, и Никодим, архиепископ Единецкий и Бричанский.

Высоких гостей хлебом-

солью у храмовых врат встретили благочинный округа с матушкой и глава Слободзейской госадминистрации Василий Васильевич Тишенко.

Архипастырям сослужили благочинный Слободзейского округа, настоятель Михаило-Архангельского храма протоиерей Андрей

Данилеску, настоятель храма вмч. Димитрия Солунского села Суклея протоиерей Алексий Тома, клирики Тираспольско-Дубоссарской и Единецко-Бричанской епархий.



За богослужением возносились прошения об упокоении души приснопамятного протоиерея Василия «в месте светле, в месте злачне, в месте покойне, отнюдуже отбеже болезнь, печаль и воздыхание».



По отпусте литургии Архипастырями была совершена панихида на могиле приснопамятного пастыря, после чего архиепископ Савва освятил новосооружённое надгробие.

Настоятель храма протоиерей Андрей Данилеску поблагодарил

Архипастырей за совместную молитву и преподнёс в дар архиепископу Савве - панагию, а архиепископу Никодиму – архиерейский клобук. Правящий Архиерей Тираспольско-Дубоссарской епархии вручил епархиальные знаки сщмч. Стефана Слободзейского Владыку Никодиму и матушке Тамаре Данилеску.

6 НОЯБРЯ под председательством Его Высокопреосвященства архиепископа Тираспольского и Дубоссарского Саввы в епархиальном управлении прошло совещание, посвящённое организации Республиканского рождествен-



ского православного фестиваля детского творчества, проведение которого намечено на январь следующего года. В ходе заседания были обсуждены и другие вопросы, касающиеся развития в крае православной культуры: участие в Михаило-Архан-

гельских чтениях, проведение Архиерейских рождественских ёлок и прочие.



В совещании приняли участие благочинный Центрального округа протоиерей Сергий Вербицкий, руководитель епархиального Отдела по работе с образовательными учреждениями и делам молодёжи протоиерей Никита Заверюха, регент Архиерейского хора протодиакон Вячеслав Лукановский, советник Правящего Архиерея по вопросам культуры и просвещения Н. В. Дымченко, председатель Международной ассоциации работников культуры и искусства О. А. Короткова и народная артистка

ПМР Л. И. Сизенёва.

В завершение встречи архиепископ Савва дал ответственным лицам соответствующие поручения и благословил всех на труды.

11 НОЯБРЯ в Митрополичьей резиденции в Кишинёве состоялось заседание Священного Синода Православной Церкви Молдовы под председательством Предстоятеля Церкви митрополита Кишинёвского и всея Молдовы Владимира. В заседании приняли участие Его Высокопреосвященство архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва, а также все Правящие Архиереи и викарные епископы Молдавской Митрополии.



Священный Синод рассмотрел ряд вопросов церковной жизни, касающихся внутреннего управления, церковных СМИ, монастырей и духовенства. Была подтверждена неизменная позиция Церкви о недопустимости участия священнослужителей в политических процес-



Архиепископу Сорокскому и Дрокиевскому Иоанну была выражена благодарность за многолетнее руководство Синодальным отделом по взаимоотношениям с обществом и СМИ, новым председателем данного отдела был назначен епископ Оргеевский Силуан. Под председательством

епископа Кэприанского Филарета был утверждён новый состав Синодального литургического отдела, в который вошёл клирик Тираспольско-Дубоссарской епархии благочинный Слободзейского округа протоиерей Андрей Данилеску.



Члены Синода также рассмотрели и приняли к сведению рапорт архиепископа Унгенского и Ниспоренского Петра о почислении его на покой по состоянию здоровья.

Священный Синод также утвердил новые кадровые назначения и принял обращение к духовенству и пастве Православной Церкви Молдовы.

14 НОЯБРЯ в Рыбницком филиале ПГУ им. Т. Г. Шевченко прошла XX Международная научно-практическая конференция «Михаило-Архангельские чтения». Пленарное заседание было открыто приветственным словом Его Высокопреосвященства архиепископа Тираспольского и Дубоссарского Саввы.

